VIENNE, — TYP, ADOLPHE HOLZHAUSEN IMPRIMERIE DE L'UNIVERSITE

### LA LÉGENDE

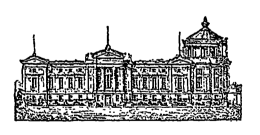
## DE L'EMPEREUR AÇOKA

(AÇOKA-AVADĀNA)

### DANS LES TEXTES INDIENS ET CHINOIS

PAR

#### J. PRZYLUSKI



PARIS
PAUL GEUTHNER, EDITEUR
13, Rue Jacob (VIe)
1923



# A MON MAÎTRE M. SYLVAIN LÉVI



#### AVANT-PROPOS.

Pour connaître le Bouddhisme primitif, on ne saurait s'en tenir aux traditions concernant son fondateur. La légende du Buddha, outre qu'elle nous renseigne imparfaitement sur sa doctrine, s'est élaborée peu à peu au sein des communautés de fidèles. C'est donc l'histoire de ces communautés, leurs tendances, leurs dogmes, leur distribution géographique, qu'il faut étudier d'abord. Connaissant les sectes rivales, on pourrait ensuite essayer de dégager la doctrine commune qui les a précédées et peut-être aurait-on chance d'entrevoir ce que furent l'enseignement du Maître, sa carrière et sa personnalité.

On sait que, parmi les multiples écoles bouddhiques, celle des Sthavira avait pour langue sacrée le pali tandis que la littérature religieuse des Sarvāstivādin était rédigée en sanskrit. Les Ecritures des Sthavira sont beaucoup mieux connues que celles des sectes rivales. Toutefois, à en juger par l'abondance et la valeur des œuvres qu'elle a laissées, il semble que l'École Sarvāstivādin ne le cédait en rien à tout autre et que, pendant une longue suite de siècles, la doctrine y fut enseignée avec éclat.

Quand, presque simultanément, EDOUARD HUBER et M. Sylvain Lévi reconnurent que certains récits

du Divyāvadāna sont tirés de l'Açokāvadāna tandis que la plupart des autres font partie du Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin, un point important fut acquis dans l'histoire des sectes bouddhiques: il apparut que ces trois ouvrages, reposant sur des traditions communes, étaient étroitement apparentés et comptaient parmi les plus importants de l'Ecole Sarvāstivādin (ED. Huber, Sources du Divyāvadāna, B. E. F. E.-O.. VI. nos 1—2; Sylvain Levi. Les éléments de formation du Divyāvadāna, Toung Pao, VIII, p. 105—122).

Au début de l'année 1914, sur les conseils de M. Sylvain Lévi. j'entrepris l'étude et la traduction de divers textes extraits principalement de l'Açokāvadāna et du Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin. Cette étude fut interrompue par la guerre. Mon maître voulut bien se charger de revoir et de publier les textes traduits. Il les fit précéder d'une lumineuse préface où il mettait en relief plusieurs résultats de cette publication.

LEVI, que l'école des Mūla-Sarvāstivādin avait ses attaches positives au Cachemire et dans les régions voisines. Si elle a choisi le sanskrit comme langue sacrée, ce choix semble bien attester la situation privilégiée du sanskrit comme langue littéraire au Cachemire vers le temps où se place la rédaction du Vinaya (Le Nord-Ouest de l'Inde dans le Vinaya des Sarvāstivādin et les textes apparentés. Journ. As. 1914, II. p. 494).

Ce premier travail ouvrait la voie à des recherches plus étendues. S'il ne paraît pas douteux que le

Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin a reçu au Cachemire ou dans un pays voisin sa forme définitive, il est non moins certain qu'il n'a pas été élaboré d'un seul coup. Cette œuvre monumentale où est incorporée, à côté de morceaux ayant trait à la discipline, toute une collection de contes, de légendes et de sūtra, n'a pu être compilée qu'à une époque où la littérature religieuse des Sarvāstivādin était déjà très développée. Ne peut-on saisir quelques-unes de ces productions sous une forme moins évoluée, plus voisine des origines? Pour la solution de ce problème, l'Açokāvadāna est d'une importance capitale. On y trouve précisément, sous une forme plus archaïque, des traditions comparables à celles qu'a enregistrées par la suite le Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin, notamment une biographie des premiers patriarches de l'Eglise et le récit d'un prétendu voyage que le Buddha aurait effectué dans les régions du Nord-Ouest de l'Inde.

M'efforçant surtout de faire ressortir les traits qui manifestent les aspirations de l'écrivain et qui, par delà sa personnalité, révèlent les intentions, les sympathies, les désirs des hommes de son monastère et de son Eglise, j'espère avoir démontré que l'Açokāvadāna fut composé par un religieux du pays de Mathurā, appartenant à l'Ecole Sarvāstivādin et qui aurait vécu plus d'un siècle avant Kaniṣka, c'est-à-dire longtemps avant la compilation définitive de l'actuel Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin.

Ainsi localisé dans le temps et dans l'espace, l'Açokāvadāna est un document historique de premier ordre qui nous permet de saisir la tradition bouddhique à un moment décisif de son développement : lorsque l'Eglise en voie d'expansion vers les contrées du Nord-Ouest a débordé le cercle étroit des premières communautés magadhiennes et s'assimile rapidement l'antique civilisation brahmanique du Madhyadeça.

L'Açokāvadāna fait voir sous un aspect nouveau des sujets très divers: histoire du premier concile et des communautés locales, vies des patriarches, etc. Il était impossible d'étudier l'ouvrage sans jeter un coup d'œil dans toutes ces directions. D'une simple monographie, j'ai dû m'efforcer de tirer des indications générales, sans me dissimuler les risques que comporte actuellement une telle entreprise. Plus tard, quand nous posséderons de nombreuses monographies de textes sacrés, le champ des conjectures se rétrécira; certaines pistes pourront être recoupées tandis que d'autres devront être abandonnées.

Le présent volume était à l'impression quand M. Paul Pelliot eut l'obligeance de me signaler un fragment du Ta-tche-tou-louen dont on trouvera la traduction à l'appendice n° 1 (p. 214). Ce texte éminemment instructif oppose le Vinaya de Mathurā qui comprenait les Jātaka et les Avadāna, au Vinaya du Cachemire qui les avait rejetés. Par là se trouve confirmée et mise en lumière la distinction posée plus loin, et que j'estime fondamentale, entre les deux Ecoles de Mathurā et du Cachemire. On sait désormais que chacun de ces centres religieux, qui sans doute étaient les deux pôles du monde Sarvāstivādin, avait son Vinaya particulier. Celui de

Mathurā est vraisemblablement perdu; peut-être l'Açokāvadāna y était-il incorporé puisque les Avadāna en faisaient partie. Il est permis de se demander si le Divyāvadāna, recueil de légendes qui avaient cours dans le monde Sarvāstivādin, n'est pas tiré presque tout-entier du Vinaya de Mathurā. L'énorme Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin, tout encombré de jātaka et d'avadāna, n'est peut-être luimème que l'ancien Vinaya du Cachemire grossi de sa vibhāṣā et enrichi de fragments empruntés à la littérature de la secte. A mesure qu'on en dénombre les richesses, le Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin apparaît jusqu'à un certain point comme la Somme de l'Ecole Sarvāstivādin.

En exposant dans cet avant-propos la genèse du présent ouvrage, j'ai dit bien incomplètement ce que je dois à M. Sylvain Lèvi. Parmi les autres personnes à qui j'ai des obligations, je tiens à remercier particulièrement M. Paul Pelliot dont les avis m'ont été précieux et à qui je suis redevable de toute une série d'observations.



#### Les recensions de l'Açokāvadāna.

L'Açokavadana a été introduit en Chine à deux époques et par deux routes différentes. D'abord le Parthe Fa-k'in 安法欽 le traduisit en chinois aux environs de l'an 300. Plus tard, en 512, un cramana du Fou-nan, Seng-k'ia-p'o-lo 僧 伽 奖羅 (Saṃghabhara?) traduisit une recension différente. L'Açokavadana devint rapidement populaire en Chine, car, dès l'année 516, les compilateurs du King liu i siang en inséraient de nombreux fragments dans leur œuvre.

De la vie du Parthe Fa-k'in nous ne savons presque rien. Les catalogues chinois du Tripițaka nous apprennent seulement qu'il traduisit à Lo-yang entre 281 et 306 cinq ouvrages bouddhiques dont trois étaient déjà perdus en 730.

Seng-k'ia-p'o-lo s'appelait aussi Sanghavarman, nom traduit en chinois par Assemblée-armure 衆 鎧. Sur la transcription Seng-k'ia-p'o-lo (traduction chinoise: Assemblée-élever 聚 爹) on a restitué un original douteux Sangha-pāla (Nanjo, Catalogue, app. II nº 102). En fait p'o 娑 transcrit généralement va, ba ou bha et il vaut mieux restaurer avec Sylvain Lévi une forme Sanghabhara ou Sanghabhata (Le catalogue géographique des Yakṣa dans Journ. As., 1915, I, p. 26).

Sur ce personnage, le Kao seng tchouan donne une courte notice (Tripiţ. éd. Tōk. XXXV, 2, p. 19°). Sa biographie est plus développée dans le Siu kao seng tchouan (ibid. p. 85°. Cf. également K'ai yuan che kiao lou, Tripiţ. éd. Tok. XXXVIII, 4, p. 53).

Sanghabhara était un moine polyglotte originaire du Fou-nan. Apprenant que la dynastie des Ts'i (479-501)

favorisait le bouddhisme, il vint en Chine à bord d'une jonque et se fixa à Nankin au monastère Tcheng-kouan 正 記. Le Siu kao seng tchouan et le K'ai yvan che kiao lou disent qu'il eut pour maître Guṇabhadra; mais s'il est exact que Saṃghabhara naquit en 460 et que Guṇabhadra mourut en 468, il est difficile d'admettre que le premier fut l'élève du second (P. Pelliot, Le Fou-nan. B. E. F. E-O. III, p. 285). A partir de 506, pendant dix-sept années, l'Empereur Wou des Leang employa Saṃghabhara à traduire des livres bouddhiques en compagnie d'autres savants. Saṃghabhara donna ainsi en chinois 11 ouvrages comptant 48 chapitres, parmi lesquels l'A-yu wang king. On dit que l'Empereur Wou en personne venait écrire les textes saints sous sa dictée. Il fut comblé de présents et mourut en 524.

Les deux traductions chinoises de l'Açokāvadāna peuvent être identifiées avec certitude. Tous les catalogues sont d'accord pour assigner au Parthe Fa-k'in l' A-yu wang tchouan en 7 chapitres dont nous donnons ci-après une version française intégrale. Mais le titre et les divisions de cet ouvrage ont varié. Il a été divisé, tantôt en 7 chapitres, tantôt en 5. On l'a intitulé tour à tour A-yu wang king et A-yu wang tchouan. Sans tenir compte de ces divergences, nous lui donnerons toujours son titre courant : A-yu wang tchouan, abrégé en A.W.Tch.

De l'examen des divers catalogues, il ressort en outre que l'A-yu wang king en 10 chapitres est l'œuvre de Samghabhara, alias Samghavarman. D'après le Nei tien lou, ce religieux aurait également traduit un A-yu wang tchouan en 5 chapitres, mais cette donnée est contredite par le Kai yuan che kiao lou (Tok. XXXVIII. 4. p. 53°). En tout cas, l'A-yu wang tchouan de Samghabhara, s'il a jamais existé, a disparu de bonne heure (1). Nous réser-

<sup>(1)</sup> Le Nei tien lou connaît encore un autre A-yu wang tchouan antérieur à celui de Samghabhara et qui aurait été traduit sous les Wei (Tok. XXXVIII, 2, p. 71<sup>b</sup>). Il se peut que l'A-yu wang tchouan

verons à la traduction connue de Sanghabhara son titre traditionnel A-yu wang king abrégé en A.W.K.

Le contenu de l'Açokavadāna nous est donc connu par deux versions chinoises probablement complètes: l'A-yu wang tchouan et l'A-yu wang king. En outre, de longs fragments ont été incorporés dans le Divyāvadāna sanskrit et dans le Tsa a-han king (1). Ces fragments sont extraits de deux recensions disparues qui différaient sensiblement l'une de l'autre et s'écartaient aussi jusqu'à un certain point de l'A-yu wang king et de l'A-yu wang tchouan. Nous possédons par conséquent en totalité ou en partie quatre recensions de l'Açokavadana et quiconque prétend remonter à l'ouvrage original doit s'appuyer sur l'ensemble de ces documents.

Les fragments conservés dans le Divyāvadāna et connus par la traduction qu'en a donné Burnouf sont très voisins des chapitres correspondants de l'A-yu wang king. Par contre, l'A-yu wang tchouan est notablement différent de toutes les recensions connues; il contient d'importants morceaux qui ne se retrouvent pas ailleurs et c'est pourquoi j'ai cru devoir le traduire intégralement.

On sait que les textes indiens, aussi longtemps qu'ils restaient en usage, étaient dans un perpétuel devenir. Les écrivains, même les plus obscurs, ne se faisaient pas scrupule de retoucher et de remanier les œuvres de leurs

des Wei et celui de Sanghabhara ne soient que des rééditions remaniées de la version de Fa-k'in. Nous savons en effet que ce dernier ouvrage a subi des transformations puisque les catalogues lui attribuent tantôt 7, tantôt 5 chapitres (Cf. Tōk. XXXVIII, 2, p. 49° col. 6 et p. 54° col. 8; XXXVIII, 3, p. 64° col. 9 et p. 74° col. 14; XXXVIII, 4, p. 18°) et lui donnent des titres divers : A-yu wang king, A-yu wang tchouan, Ta a-yu wang king, Ta a-yu wang tchouan.

(1) Le *Tsa a-han king* (Nanjiō no. 544) est la traduction chinoise d'un *Saṃyukta-āgama* dont l'original est perdu. Cette traduction a été effectuée entre 485 et 468 par le gramaņa Guṇabhadra, originaire de l'Inde centrale.

devanciers. Dans ces conditions, parce qu'un récit présente certains traits manifestement récents, on n'a pas le droit d'en conclure que l'ouvrage entier est de la même date. Par exemple, le mot dīnāra (latin denarius) apparaît en deux passages de la légende d'Açoka dans le Divyāvadāna (éd. Cowell et Neil p. 427, 13 et p. 434, 12). On aurait tort d'en tirer argument pour prétendre que l'Açokāvadāna original n'a été rédigé qu'après l'introduction des deniers romains dans l'Inde. Huber a montré que certains contes se retrouvent à la fois et sous la même forme dans le Sūtrālamkāra d'Açvaghosa et dans les chapitres du Divyāvadāna consacrés à la légende d'Açoka (B. E. F. E-O. t. IV, 1904, p. 709-726). Ceci est de nature à prouver que la recension de l'Açokāvadāna incorporée dans le Divyāvadāna a été remaniée après la rédaction du Sūtrālamkāra, mais laisse entier le problème de la date de l'Açokāvadāna.

Enfin nous ne pouvons considérer comme des recensions de l'Açokāvadāna certains ouvrages tardifs, simples exercices de rhétorique, où des narrateurs se sont plu à développer, à côté d'autres récits, les vieilles légendes du cycle d'Açoka. Tel est l'Açokāvadāna-mālā sanskrit dont les premiers chapitres ne sont qu'une amplification versifiée de l'Açokāvadāna. Au témoignage de Burnouf, cette volumineuse compilation, « qui est une sorte de Purāṇa, ajoute peu à ce que nous apprennent les légendes du Divyāvadāna et de l'Avadāna-Çataka » (Introduction, p. 358). Les six premiers avadāna s'y succèdent dans l'ordre suivant:

- 1) Upagupta-Açokaraja,
- 2) Upagupta,
- 3) Açokadamana,
- 4) Açokanrpati-pamçupradana,
- 5) Kunāla,
- 6) Vītāçoka.

#### Sigles et abréviations.

Açokāv. — Açokāvadāna

Açokasüt. — Açoka-rāja-sütra

B.E.F.E.-O. = Bulletin de l'Ecole Française d'Extrême-Orient

A. W. K. = A-yu-wang-king

A. W. Tch. = A-yu-wang-tchouan

C. V. = Culla Vagga

Divyāv. = Divyāvadāna

Journ. As. = Journal Asiatique

Sv. = Sarvāstivādin

Tripit. = Tripitaka

Tsa-a-han = Tsa-a-han-king

V. M. S. = Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin.

### PREMIÈRE PARTIE.

La légende de l'empereur Açoka.



#### INTRODUCTION.

Nous ignorous par qui fut composé l'Açokavadana. Comme tant d'autres monuments de la littérature bouddhique, cet ouvrage nous est parvenu sans nom d'auteur. Précisément parce qu'elle est fréquente, cette omission n'est peut-être pas très regrettable. Dans un pays où la vie des grands écrivains est comme, un nom sur un manuscrit peut suffire à classer une œuvre parmi les productions de telle école, à côté d'écrits du même âge et de la même province. Il n'en est pas de même dans l'Inde, au moins à une époque ancienne et principalement dans la littérature religieuse. Si nous savious par qui fut rédigé l'Açokavadana, ce fait isolé n'entraînerait peut-être aucune conséquence importante. C'est à l'œuvre elle-même qu'il faut demander le secret de ses origines. Où et quand fut-elle composée? Elle contient assez de données positives, de légendes semihistoriques et de traditions géographiquement localisées pour qu'il soit possible de répondre, au moins approximativement, à cette double question.

On commence à entrevoir le rôle considérable joué par les écoles régionales dans l'évolution du Bouddhisme et la formation du Canon. C'est seulement à une époque assez basse qu'on peut distinguer un Bouddhisme du Nord et un Bouddhisme du Sud et encore, la première de ces expressions chères aux savants européens, englobe-t-elle dans une unité factice des réalités très différentes. Par contre, il semble y avoir en de bonne heure une Eglise de l'Est et une Eglise de l'Ouest. D'après le Cullavagga pali XII 2,7 chacun de ces deux groupements territoriaux

aurait délégué quatre grands représentants au Concile de Vesālī. Toutefois en l'absence d'un pouvoir central exerçant une autorité spirituelle sur l'ensemble des confréries orientales ou occidentales, les communautés locales jouissaient certainement d'une large autonomie. Par exemple, il n'apparaît pas que, dans la région de l'Ouest, les confréries de Kauçāmbī, d'Ujjayinī, de Mathurā et du Cachemire aient jamais été comprises dans une organisation fortement centralisée. Elles avaient chacune leurs sanctuaires, leurs saints, leurs traditions, leurs préférences en matière de dogme et de discipline. Ces tendances particulières se reflétaient dans les écrits de leurs docteurs, de sorte qu'il est possible, en analysant tel ouvrage, de déterminer le lieu où il a été composé. Nous allons montrer que l'Açokāvadāna avait ses attaches positives dans la région de Mathurā.

C'est dans la partie orientale de l'Inde du Nord que le Buddha est né, qu'il a conçu et prêché sa doctrine et qu'il s'est éteint. Là se trouvaient les lieux saints où les fidèles allaient en pélerinage. Dans la même région se réunirent les deux grands Conciles de Rājagṛha et de Vaiçālī. Quand le Bouddhisme se fut répandu dans l'Ouest, les nouvelles communautés firent figure de parvenues à côté des anciennes. Elles n'eurent pas de repos qu'elles ne se fussent créé des titres à l'admiration des fidèles. La légende du Buddha étant déjà fixée dans ses traits essentiels, on ne pouvait songer à déplacer vers l'Ouest le lieu des principales scènes de sa vie. Il fallut imaginer de nouveaux épisodes afin de prouver la sainteté des terres récemment converties. On prétendit que le Buddha, peu de temps avant sa fin, avait visité la région du Nord-Ouest, qu'il y avait opéré des miracles et prédit la venue de Madhyāntika et d'Upagupta. Ce voyage est raconté dans un certain nombre d'écrits, notamment dans l'Açokāvadāna et le Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin. J'ai déjà donné. à part les traductions de ces deux récits (Le Nord-Ouest

de l'Inde dans le Vinaya des Mula-Sarvästivādin ... Jour. As. 1914, II. p. 495 à 522 et p. 538 à 540). Il n'est pas inutile de les comparer en détail.

Dans l'Açokavadana, le Buddha traversant avec Ānanda le pays de Mathura prédit la fondation du monastère de Nața-Bhața et expose les mérites acquis par Upagupta. Puis il se rend au Cachemire et prédit la conversion de ce pays par le bhikşu Madhyantika. Le récit du voyage à Mathura est plus développé que la partie consacrée au Cachemire; celle-ci n'occupe guère qu'une dizaine de lignes dans la traduction française.

Dans le Vinaya des Mula-Sarvastivadin, le voyage à Mathura est conté à peu près dans les mêmes termes : le Buddha est accompagné d'Ananda; il prédit la fondation du monastère de Naja-Bhaja, la conversion et les mérites d'Upagupta. Toutefois une différence mérite d'être notée : dans le Vinaya. Upagupta est converti par Madhyantika, l'apôtre du Cachemire, tandis que dans l'Açokavadana, il a pour maître Canavasa. l'apôtre de Mathura.

Dans l'Açokavadana, le voyage au Cachemire avait lieu avec Ananda, après la traversée du pays de Mathura. Dans le Vin, des Mula-Sv., le Buddha se rend d'abord dans la haute vallée de l'Indus et il est alors accompagné du yakṣa Vajrapaṇi. Il visite l'emplacement futur du couvent de la Forét sombre, convertit le roi-dragon Apalala et prédit l'apostolat du Bhikṣu Madhyantika. Puis il traverse Kantha, la ville du Grenier à riz, Revata et une série d'autres localités où il opère des conversions. Enfin, en passant au village de Kharjūra, il prédit que le roi Kaniṣka bâtira dans ce lieu un grand stūpa. Le récit du voyage avec Vajrapāṇi occupe dix pages dans la traduction française.

Ainsi, tandis que dans l'Açokav. le voyage au Cachemire suit le passage à Mathura et n'est l'objet que de brèves indications, dans le Vinaya le Buddha visite d'abord la région arrosée par le haut Indus et ses affluents et cette partie de l'itinéraire est de beaucoup la plus développée. L'auteur du premier récit se souciait avant tout de glorifier Mathura, tandis que les compilateurs du Vinaya avaient principalement en vue le bon renom du Cachemire et des pays voisins. L'Açokav, et le Vin, des Mūla-Sv, out du être composés dans les régions occidentales, le premier à Mathura et le second plus au Nord.

La propagande bouddhique s'exerçant à partir de la basse vallée du Gange devait toucher d'abord le pays de Mathura et n'atteindre qu'ensuite la région du Cachemire. Logiquement, l'itinéraire qui accorde la préférence au pays de Mathura et y conduit d'abord le maître doit être le plus ancien. En fait l'Açokay, contient une version archaïque du voyage du Buddha dans l'Ouest, tandis que la rédaction du Vinaya est sensiblement plus tardive.

Ananda, dans les plus anciens sufra, est le disciple préféré de Çakyamını. Serviteur du Buddha, il le suit en toute circonstance et, pour cette raison, il est de tous les auditeurs celui qui connaît le mieux sa Parole, Dans l'Açokay, il accompagne le Maitre à Mathura et au Cachemire. Dans le Vinaya des Mula-Sv., le Buddha fait son grand voyage an Nord-Onest avec le yakşa Vajrapaņi. pnis il rejoint Ananda et se rend avec lui à Mathura. Vajrapani est souvent représenté dans les compositions gréco-bouddhiques du Gandhara; par contre il n'apparaît guère dans les plus anciens monuments de l'art et de la littérature bouddhiques. Si les rédacteurs du Vinaya l'ont préféré au grand disciple. c'est qu'au temps où ils écrivaient, Ananda n'était plus aussi vénéré que dans les premiers siècles de l'Eglise. La substitution du yaksa au bhikşu ne peut être que tardive. Le récit de l'Açokav. qui fait voyager partout Ânanda en compagnie du Buddha reflète des conceptions plus anciennes; et il est significatif que, même dans le Vinaya, le disciple accompagne encore Çâkyamuni à Mathura parce que cette partie du récit étant depuis longtemps fixée, les compilateurs cachemiriens l'ont simplement reproduite sans presque la modifier.

Dans l'Açokav, Upagupta est un disciple de Çanavasa et tous deux sont des apôtres de la région de Mathurā. De même, dans un passage du Vin. des Mula-Sv., l'āyusmat Ānanda dit au bhiksu Çānika (= Çānavāsa): « Il y a dans ce royaume de Mathurā un marchand de parfums nommé Gupta. Il aura un fils nommé Upagupta. Tu le convertiras et le feras sortir du monde. » (Le Nord-Ouest de l'Inde... p. 531.) Mais dans le récit du voyage au Nord-Ouest, le Vinaya se contredit. La prophétie suivante est attribuée au Buddha: « Un disciple du Buddha nommé Madhyantika convertira Upagupta et fera de lui un bhiksu » (Le Nord-Ouest de l'Inde... p. 519.) La raison de cette modification est claire. Madhyantika est l'apôtre du Cachemire. En faire le maître d'Upagupta, le grand saint de Mathurā, c'était établir habilement l'excellence et l'ancienneté de l'église cachemirienne. On voit par quels artifices les communautés rivales se procuraient des arguments en faveur des thèses qui leur agréaient. La leçon de l'Açokav. est confirmée par le Vinaya lui-même. Les compilateurs cachemiriens connaissaient donc un texte ancien analogue à celui de l'Açokav. Ils l'ont sciemment altéré pour exalter leur pays aux dépens de Mathurā.

On vient de noter une contradiction entre deux textes du Vin. des Mūla-Sv. J'en relève une seconde dans le récit même du Voyage. Parlant à Vajrapāṇi à l'endroit où s'élèvera le couvent de la Forêt sombre, le Buddha dit: « Pour l'étude du çamatha, ce sera le meilleur lieu. » (Le Nord-Ouest de l'Inde... p. 508.) Et lorsqu'il traverse le Cachemire, désignant le lieu où Madhyāntika soumettra le dragon Hou-lou-t'ou, le Buddha dit: « Là sera le plus important des monastères de la méthode vipaçyanā. » (Le Nord-Ouest de l'Inde... p. 513.) Plus tard, montrant à Ānanda l'emplacement futur du Nața-bhața dans le pays de Mathurā, il fait la prédiction suivante: « Parmi les séjours de ceux qui pratiquent le çamatha et la vipaçyanā, ce sera le premier. » (Le Nord-Ouest de l'Inde... p. 518.)

On voit combien les compilateurs étaient négligents et peu scrupuleux. Après avoir attribué au Buddha deux prophéties destinées à exalter les monastères de la région septentrionale, ils ont reproduit sans y prendre garde, un texte ancien qui contredit les allégations précédentes.

Le récit du voyage du Buddha conservé dans l'Açokāv. étant plus ancien que la version correspondante du Vin. des Mula-Sv., il est possible de se représenter par quel progrès on a passé de l'un à l'autre. Dans l'Açokāv., le Buddha convertit d'abord le roi-dragon Apalala, le maîtrepotier, le Candala, un bouvier et un dragon, puis il se rend à Mathurā et de là au Cachemire. Où se plaçaient ces conversions? D'après le Vin. des Müla-Sv., elles auraient eu lieu dans la région du Nord-Ouest; mais il y a des raisons de penser que cette localisation est tendancieuse, qu'elle a pour objet de grossir le récit des événements dont la région voisine de l'Indus est le théâtre. Primitivement Apalāla et les autres convertis devaient habiter l'Inde orientale puisque le Buddha les rencontrait au début de son voyage. Dans la Vie du Budhda en tibétain traduite par Schiefner, le nāga Apalāla renaît Magadha (Cf. Schiefner, Lebensbeschr. p. 54.). Dans le Fen-pie-kong-tö-louen qui est un commentaire partiel sur l'Ekottara-agama, le Buddha convertit un dragon nommé Sans-feuilles qui dévastait le Magadha (Le Nord-Ouest de l'Inde ..., p. 559 et suiv.). Watters admet l'identité de Sansfeuilles et d'Apalāla (J.R.A.S. 1898, p. 340). Sans doute ces deux formes ne sont pas exactement superposables; mais un même être mythique, surtout s'il est redoutable, a souvent des noms différents et le traducteur chinois du Fen-pie-kong-tö-louen peut avoir lu Sans-feuilles (Apalāça) au lieu de Sans-chaume (Apalāla). De plus, dans le récit du Vin. des Mūla-Sv., le Buddha dit au roi-dragon Apalāla: « Fais en sorte que tous les hommes qui habitent en Magadha soient exempts de crainte! » (Le Nord-Ouest de l'Inde... p. 512, note 1.) Cette recommandation serait inintelligible si le dragon résidait dans l'Inde du Nord-Ouest; elle devient parfaitement claire du moment où on admet que la légende était primitivement localisée au Magadha. Cette fois encore, les compilateurs insouciants ont laissé dans les morceaux qu'ils ajustaient, des détails contradictoires à l'ensemble du récit.

Partant du Magadha où il convertit le roi-dragon, le Buddha, avant d'atteindre Mathurā, opérait encore d'autres conversions. Toute cette partie de l'itinéraire à été transposée par les compilateurs cachemiriens et reportée vers le Nord-Ouest. La conversion du maître-potier a lieu dès lors à Revata; celle du bouvier et du dragon dans la ville de l'rotège-tas (Kūṭapāla?); enfin c'est à Nandivardhana que les fils de la Caṇḍalī se soumettent au Buddha.

Dans le nouveau récit, la conversion d'Apaläla ayant lieu avant l'arrivée au Cachemire, est immédiatement suivie de la prédiction du Buddha relative à ce pays. Ainsi l'ordonnance du récit ancien est complètement bouleversée. Dans l'Açokav., le Voyage du Buddha comprenait trois éléments: a) la conversion d'Apalala, du maître-potier, etc., b) la traversée de Mathura, c) le passage au Cachemire. Dans le Vin. des Mūla-Sv., ces éléments se suivent dans un ordre nouveau: a) conversion d'Apalāla, c) passage au Cachemire, d) conversion du maître-potier, etc., b) voyage à Mathura.

Au total, la comparaison de ces textes aboutit à deux résultats distincts: 1°) le récit du voyage du Buddha dans l'Açokav. est plus ancien que le passage correspondant du Vin. des Mula-Sv.; 2°) les préférences de l'auteur de l'Açokav. vont au pays de Mathurā, tandis que les compilateurs du Vinaya se plaisent à glorifier les régions plus septentrionales. De ces deux propositions, la première sera le point de départ de nos recherches sur la date de l'Açokāv. La seconde nous renseigne implicitement sur le lieu où fut composé cet ouvrage; elle est d'ailleurs corroborée par d'autres indices du même ordre.

De tous les saints dont la vie est contée dans l'Açokāv., Upagupta est de beaucoup celui qui retient le plus longtemps l'attention. La prophétie du Buddha qui le concerne est plusieurs fois répétée. Il accompagne Açoka dans son pélerinage aux lieux saints. Ses existences antérieures et les mérites qu'il s'est acquis sont résumés avant le récit du premier Concile. Puis sa légende est narrée en détail après celle de son maître Çāṇavāsa. Enfin les circonstances dans lesquelles il convertit ses nombreux disciples sont le sujet d'un chapitre très étendu. Cette insistance s'explique par le fait qu'Upagupta est le grand docteur de Mathurā et que l'exalter c'est en même temps glorifier la communauté dont il fut le chef.

La même partialité se manifeste encore dans les détails de sa légende. Çākyamuni prédit qu'Upagupta sera « un Buddha sans les signes » « alakṣaṇaka Buddha ». Il fera œuvre de Buddha et les conversions opérées par lui seront innombrables. Le Tathāgata n'a point converti Māra, le démon Très Mauvais; c'était pour laisser à Upagupta la gloire de mener à bien cette difficile entreprise. Et pour que rien ne manquât à son prestige, ni les mérites spirituels ni l'éclat des grandeurs humaines, Upagupta devint un personnage du cycle d'Açoka; on fit de lui le conseiller intime d'un roi ('akravartin, maître du monde. Dans l'Açokāv. le tout-puissant monarque reçoit dans son palais l'abbé de Mathurā et fait sur ses conseils de magnifiques offrandes aux stūpa du Buddha et des grands disciples.

Ainsi le souci de glorifier Mathurā, ses saints et ses monastères ne se manifeste pas uniquement dans le récit du voyage du Buddha; il éclate dans toutes les parties de l'Açokāv. L'ouvrage pourrait être intitulé: « La légende d'Upagupta : avec cette mention complémentaire: « Eloge et illustration de l'église de Mathurā. » Jamais des influences locales n'ont déterminé plus rigoureusement le contenu d'un livre religieux. Ce māhātmya n'a pu être rédigé que par un écrivain du pays de Mathura.

Le nombre et la variété des recensions qui nous sont parvenues prouvent le succès et la diffusion de l'Açokay. Pour qu'un livre aussi pénétré de régionalisme ait été goûté loin du pays d'origine, il fallait que l'église de Mathurā eût parmi les communautés bouddhiques une situation privilégiée et qu'elle eût contribué pour une large part au rayonnement de la foi; autrement, ses prétentions à fenir le premier rang n'eussent pas manqué de paraître ridicules. Deux circonstances expliquent l'influence exercée par les habitants de Mathura sur le développement et la propagation du Buddhisme : cette ville était située sur une des grandes voies commerciales de l'Inde; d'autre part, ses moines écrivains avaient probablement hérité des anciens brahmanes, outre la connaissance du sanskrit, des traditions littéraires et philosophiques.

Dès le temps des Maurya, l'ataliputra était reliée au Gandhara par une route impériale tracée sur le modèle des voies achéménides et qui joua un grand rôle dans la vie politique et économique de l'Inde. Après la fondation du royaume gree de Bactriane, les relations commerciales devinrent très actives entre la vallée du Gange et celle de l'Oxus. l'our les caravanes chargées des produits de la Bactriane et du Cachemire, Mathura était la première grande cité du Madhyadeça au débouché de la vallée de l'Indus. Sa prospérité matérielle s'explique par cette situation.

Il semble que le Bouddhisme, qui s'était d'abord implanté au Magadha et dans les régions voisines, se soit propagé de préférence le long des grandes voies commerciales, grâce à l'appui moral et aux largesses des marchands et des caravaniers. C'est presque un truisme de dire que les idées nouvelles suivent les courants commerciaux. Dans les principautés indiennes, les membres des castes supérieures et les paysans devaient se montrer d'abord réfractaires aux influences du dehors, les premiers par politique et les autres par apathic. Les marchands, au

contraire, que les voyages et le négoce mettaient en relations suivies avec les habitants d'autres contrées, étaient plus perméables aux idées nouvelles, moins conservateurs que les gens des autres castes.

De Pataliputra, la jeune cité magadhienne devenue au temps des Maurya capitale de l'Inde puis métropole du Bouddhisme, trois grandes voies rayonnaient jusqu'aux frontières de l'Empire: celle du Sud-Ouest vers Barygaza par Kauçambī et Üjjayinī; celle du Nord vers le Népal par Vaiçālī et Çrāvastī; enfin la plus longue, celle du Nord-Ouest, orientée vers la Bactriane, par Mathura et la haute vallée de l'Indus. La présence des sanctuaires de Sanchi et de Barhut à proximité de la route du Sud atteste la pénétration rapide du Bouddhisme dans cette direction (Cf. LACÔTE, Essai sur Gunadhya et la Brhatkathā, p. 235.). Vers le Nord, j'ai déjà tenté de marquer les progrès de la doctrine en montrant les déplacements successifs des scènes traditionnelles de Rajagrha vers Vaiçali, puis vers l'opulente Çravastī (Le Parinirvāṇa et les Funérailles du Buddha II, dans Journ. As. 1918, II, p. 455). A l'Ouest, le succès fut peut-être un peu plus lent parce qu'on rencontrait une zône de vieille culture brahmanique. Toutefois le récit du Deuxième Concile dans le Cullavagga pali n'a pu être rédigé qu'à une époque où Mathura était déjà le siège d'une communauté influente (Cf. infra p. 16.). La richesse de cette cité, sa situation sur la grande route de pénétration vers l'Ouest expliquent en partie l'importance de ses monastères et le rôle qu'ils ont joué dans la diffusion du Bouddhisme.

A ces facteurs économiques s'ajoutaient des causes spirituelles moins apparentes mais également efficaces. Au temps où parut le Buddha, le bassin du Gange était géographiquement et moralement divisé en deux zônes : à l'ouest la plaine qu'arrosent les courants parallèles du Gange et de la Yamuna; à l'est la basse vallée où le fleuve élargi sépare les deux grandes tribus des Videha

et des Magadha. La région occidentale est un pays de vieille culture brahmanique. C'est la terre des Brahmarşi. D'un Brahmane né dans ce pays, dit Manu, tous les hommes sur la terre doivent apprendre leur règle de conduite : (cité par Oldenberg, Le Buddha, trad. Foucher, p. 10.) Là se perpétuaient la connaissance des Védas et son complément indispensable, l'enseignement de la langue sanskrite. Les tribus de la région orientale au contraire n'avaient pas derrière elles un passé aussi brillant. Elles n'avaient été qu'effleurées par la civilisation de l'Ouest. Les dialectes locaux étaient probablement très frustes. Les esprits n'avaient guère été affinés par la spéculation philosophique.

C'est dans la région orientale, principalement au Magadha, que se développèrent les premières communautés bouddhiques. Les textes où était condensé l'enseignement du Maître étaient probablement récités en dialecte magadhien et, pour être facilement retenue, cette littérature orale était presque entièrement rythmée. L'élément métrique l'emportait beaucoup sur la prose en longueur et en importance. Tels étaient primitivement les récits des Jataka; tel s'est à peu près conservé le très archaïque Suttanipata. Pour autant qu'on en peut juger à travers les traductions ou adaptations sanskrites et palies, les textes primitifs étaient composés dans une langue simple et monotone; ils devaient leur beauté au sentiment profond qui les inspirait plutôt qu'au choix de l'expression ou à l'habileté du tour. Ceci pouvait suffire aussi longtemps que la doctrine se réduisait à de puérils apologues ou à des énumérations de vérités. Mais, pour se développer, la religion nouvelle devait rivaliser avec d'autres sectes. Il fallait discuter publiquement avec les philosophes, faire assaut d'éloquence avec les brahmanes versés dans l'étude des Védas. Dès lors, l'insuffisance des premiers sutra ne pouvait tarder à se faire sentir. On avait besoin d'une littérature religieuse rédigée dans une langue littéraire aussi riche et aussi noble que

possible. Il ne suffisait plus d'affirmer; il fallait argumenter et persuader, combattre l'erreur, exalter la Loi nouvelle, glorifier ses saints et ses protecteurs laïques et, pour tout cela, faire un large emploi de la prose.

Quand le Bouddhisme pénétra dans la partie occidentale du bassin du Gange, ces besoins se firent plus
vivement sentir; et les moyens d'y satisfaire se trouvaient
justement dans cette même région, berceau des Upanişad
et de la spéculation philosophique. Les premiers lettrés
convertis mirent au service de leur foi leur connaissance
du sanskrit et leur expérience de rhéteurs et de dialecticiens. De la vint, croyons-nous, l'importance de l'Eglise
de l'Ouest. Elle n'avait pas été sanctifiée par l'apostolat
du Buddha et des premiers auditeurs; mais ses religieux
étaient plus savants que ceux des anciennes communautés:
ils étaient capables d'écrire la langue sacrée des Védas.
Aussi vit-on se développer dans l'Ouest, notamment à
Mathura, une nouvelle littérature dont l'Açokāv, paraît
être un des spécimens les plus caractéristiques.

Rédigé en sanskrit, il s'oppose nettement aux productions antérieures en dialecte magadhien. C'est une œuvre où la prose domine. Hors des parties empruntées à la plus ancienne littérature, telle la relation du premier Concile, les gatha n'y sont généralement qu'un élément accessoire, un ornement du récit. On y voit les premières applications des procédés d'alapkāra où excelleront plus tard Açvaghosa et les écrivains du Cachemiře. L'Açokāv, est une composition littéraire qui contient de magnifiques morceaux. Il est loin des productions courtes, naïves et impersonnelles où s'essayait le zèle des premiers fidèles. C'est l'œuvre d'un écrivain de talent qui conduit son récit avec habileté, profite des situations pathétiques et utilise avec goût les ressources d'une langue admirable.

Quant au fond, le contraste n'est pas moins saisissant. Les auteurs des anciens sutra ne prétendaient guère qu'à reproduire la parole du Maitre. Dans leurs récits, le personnage central est toujours Çākyamuni ou un de ses contemporains. L'Açokāv. nous transporte d'emblée au temps qui suit la mort du Buddha. Il contient une chronique du règne d'Açoka et des premiers siècles de l'Eglise. Et tandis que les premiers auteurs se proposaient surtout de montrer le chemin de la délivrance à des solitaires avides d'obtenir le Nirvāṇa, le rédacteur de l'Açokāv. poursuit des résultats plus complexes et moins surhumains. Il ne s'adresse pas uniquement aux religieux, mais encore aux pieux laïques qui soutiennent l'Eglise de leurs aumônes; il veut édifier et moraliser par le spectacle de la vie des saints et des grands; il propose en exemple aux donateurs les excessives libéralités du pieux roi Açoka; il exalte son pays et son monastère au dessus des communautés rivales.

Cette ardeur un peu vaine à rivaliser avec des groupes de fidèles issus du même enseignement était stimulée par l'esprit de controverse et de discussion théologique. L'apparition de sectes dissidentes à l'intérieur de l'Eglise est un évènement très ancien. D'après le Cullavagga pali XI, 1, 11, Purāṇa, aussitôt après le premier Concile, aurait revendiqué le droit de s'en tenir au Dharma et au Vinaya tels qu'il les avait entendus. Les divergences devaient fatalement s'accentuer à mesure que le Bouddhisme se développait sur un plus large terrain. Quelles étaient les affinités de la communauté de Mathura?

L'Açokav. est rédigé en sanskrit. Un texte souvent cité nous apprend que les Sarvastivadin, à la différence des autres sectes, lisaient leurs livres sacrés en sanskrit (Cf. Lacôte, Essai sur Guṇādhya et la Bṛhatkathā, p. 44.). D'autre part, les plus anciennes inscriptions de Mathura relatent des dons et des érections de monuments au profit des Sarvastivadin. On est ainsi conduit à supposer que le développement de l'Ecole de Mathura était solidaire du mouvement Sarvastivadin. Cette conjecture est confirmée par d'autres faits. Les traditions relatives au voyage du

Buddha dans l'Ouest sont rapportées à la fois dans l'Açokav. et dans le Vin. des Mūla-Sv. En étudiant ci-après les listes de Patriarches et les relations du premier Concile, on apercevra de nouveaux rapports entre l'Açokav. et le Vin. des Mūla-Sv. Le Divyāvadāna est presque entièrement composé de morceaux empruntés à ces deux ouvrages; l'auteur de ce recueil, qui appartenait évidemment à l'Ecole Sarvastivādin, n'a point juxtaposé au Vinaya de sa secte des fragments hétérodoxes.

J'ai déjà publié des extraits du Vin. des Mūla-Sv., d'où il ressort que cette secte avait ses attaches au Cachemire et dans les pays voisins (Le Nord-Ouest de l'Inde... p. 494). Il semble que l'Ecole Sarvāstivādin se soit d'abord développée à Mathura, puis ait poussé des rejetons dans la direction du Nord-Ouest. Les groupements secondaires issus de l'Ecole de Mathura se différenciant de plus en plus, une secte cachemirienne, pour prouver son attachement à la tradition primitive, aurait, à tort ou à raison, pris le nom de Mūla-Sarvāstivādin. Je ne puis qu'indiquer ici, sans y insister, la courbe générale de cette évolution. Du moins, il était utile de montrer que l'Açokāv. est un des premiers éléments d'une étude ayant pour objet l'origine et le développement des sectes Sarvāstivādin.

Voici le Bouddhisme parvenu à Mathura, fécondant la prose sanskrite et suscitant des œuvres nouvelles du type de l'Açokāv. Fortifié par ses conquêtes, il poursuit son avance sur la route de l'Ouest et ne tarde pas à s'annexer le Cachemire et le Gandhāra. Grâce à l'appui des riches marchands de Taxile et de Pechawer, il multiplie ses établissements. Dans ces régions du Nord-Ouest dont la population est mêlée par les invasions, la doctrine s'assouplit et devient éclectique. Au voisinage de l'empire parthe elle se teinte d'iranisme. A l'imitation des modèles grecs se développe un art nouveau. Le Bouddhisme cesse alors d'être une religion purement indienne. C'est un ensemble complexe où se fondent l'art grec, le dualisme iranien,

la philosophie du Madhyadeça et de vieux apports magadhiens. La diversité de ses éléments le rend d'autant plus accessible aux étrangers. Quand, après les envahisseurs çaka et parthes, le flot des Yue-tehe déferle sur les frontières de l'Inde, les nouveaux venus ne tardent pas à vénérer Çakyamuni à côté des divinités iraniennes. Sous Kaniska s'ouvrent pour le Bouddhisme des perspectives illimitées d'expansion vers l'Asie Centrale. Ce monarque appelle au Cachemire les docteurs et les poètes. La tradition veut même qu'il ait réuni un Concile. Une école littéraire se fonde, dont Acvaghosa est le plus illustre représentant. L'activité des écrivains est prodigieuse. A côté d'œuvres délicates et raffinées comme le Sutralamkara et le Buddhacarita, les compilateurs édifient des œuvres monumentales, tel le Vinaya des Mula-Sv. La fécondité des commentateurs cachemiriens est caractérisée en ces termes dans un satra mahāyāniste, le Lien-houa-mien-king: « Tout ce qu'il y a de corps de mots, de corps de phrases du Tathagata . . . ces Arhat (du Ki-pin) les rassembleront et en feront des discussions (çāstra). » (Uf. Sylvain Lévi, Notes chinoises sur l'Inde V, dans B. E. F. E. O. 1905, p. 46 du tirage à part).

On peut en somme distinguer trois grandes phases dans l'expansion du Bouddhisme depuis la basse vallée du Gange jusqu'aux plateaux de la Haute-Asie, et à chacune de ces phases correspond une période distincte de l'histoire du canon et de la littérature bouddhiques. D'abord confinés au Magadha et dans les régions voisines, les disciples de Ç'akyamuni se transmettent oralement des compositions assez courtes, presque entièrement versifiées, conçues en dialecte magadhien. Plus tard, à l'occident, dans la plaine qu'arrosent le Gange et la Yamunā, de nouveaux convertis mettent au service de leur foi la prose littéraire sanskrite et la dialectique des philosophes. C'est la période de Mathurā, marquée par la rédaction d'ouvrages plus longs et plus parfaits, écrits en sanskrit, tel l'Açokāv. En-

fin, parvenu au Cachemire, le Bouddhisme se montre de plus en plus éclectique et accueillant aux étrangers. Il perd les caractères d'une secte locale et devient une religion universelle. Une troisième école se fonde; à côté de grands poètes comme Açvagliosa, travaillent de nombreux écrivains et compilateurs qui ornent, refondent, commentent, développent, colligent les anciens textes.

La situation de l'Eglise à chacune de ces périodes transparaît dans les récits des Conciles. Après la mort du maître, ses disciples décident de se réunir pour codifier les textes sacrés. Deux groupes importants de Çōl:yapvira sont alors au nord du Gange: les compagnons d'Ananda et les disciples de Mahakaçyapa. Néanmoins, c'est à Rajagrha, capitale du Magadha, que se tiendra le Concile. Les relations de cet événement continnent des éléments de dates diverses; mais, comme on le verra plus loin, le récit s'est cristallisé autour d'un noyau versifié plus ancien que le texte en prose. Cette prédominance de l'élément métrique caractérise la période du Magadha aussi bien que le lieu choisi pour la réunion de l'assemblée. Plus tard, les excès des moines de Vaiçālī obligent les religieux austères à convoquer un second Concile. Dans le récit du Cullavagga pali, XII, 1, 8, Yasa se rend dans l'Ouest, à l'hermitage de Sanavasī (1) et auprès d'eux s'assemblent de nombreux bhikkhu du voisinage et même du pays d'Avanti et de la région méridionale. Yasa finit par triompher grâce à l'appui des communautés de l'Ouest. La prépondérance de celles-ci commence dès lors à s'affirmer. Après l'invasion des Yue-tche, Kaniska réunit au Cachemire un troisième Concile et Açvaghosa est chargé de rédiger la vibhāṣā. Ces événements marquent en quel-

<sup>(1)</sup> Sāṇavāsī n'est autre que l'apôtre de Mathurā, le Çāṇavāsa des textes sanskrits. Dans l'Açokāv., il demeure sur le mont Urumuṇḍa. Dans le Cullavagga pali, le nom de cette hauteur est Ahoganga. L'hermitage de Çāṇavāsa devait être situé dans le pays des Sūrasena, entre le Gange et la Yamunā.

que sorte un déplacement continu vers l'Ouest du centre de gravité de l'Eglise. Ils supposent une évolution conforme à celle dont nous venons de tracer les grandes lignes.

Cette vue d'ensemble était nécessaire afin de déterminer, au moins approximativement, l'époque où fut composé l'Açokay. En matière de littérature bouddhique où toute chronologie est incertaine, le mieux qu'on puisse faire pour un ouvrage non daté, c'est de marquer son rang parmi d'autres productions du même ordre et de fixer le moment de son apparition par rapport à tels événements de l'histoire politique ou religieuse. Pour atteindre à ce résultat, une analyse minutieuse est indispensable; mais l'enquête n'a de chances d'aboutir que si on commence par s'orienter en choisissant quelques repères dans la masse énorme des faits. C'est pourquoi nous avons distingué trois phases dans l'histoire de la littérature bouddhique et nous avons montré que l'Açokay, est une œuvre caractéristique de la période intermédiaire. Sans doute ce n'est là qu'une solution provisoire et approchée; mais maintenus désormais entre des bornes sures nous risquerons moins de nous égarer dans nos recherches ultérieures.

Au surplus, sous un titre unique: Açokavadana, on est convenu de grouper quatre recensions d'âge et de contenu différents. Transmis de génération en génération par des hommes qui ne se faisaient pas scrupule d'altérer les textes anciens, l'ouvrage a subi quelques transformations. Rédigé par un écrivain de Mathura, il n'a pu sortir indemne de la période cachemirienne. Sans parler des deux recensions insérées dans le Samyuktagama et le Divyavadana qui ont été coupées et remaniées au gré des compilateurs, les différences qui séparent l'A-yu-wang-king et l'A-yu-wang-tchouan prouvent que ces textes n'ont pas été miraculeusement préservés de toute contamination. Il reste à examiner chaque chapitre de manière à discerner les grandes couches traditionnelles et les interpolations tardives. Mais à commencer par cette analyse, on risquait

de ne point apercevoir les caractéristiques de l'ouvrage et d'attribuer à des détails une importance exagérée. Il a paru préférable, avant tout autre démarche, de situer l'œuvre entière dans son cadre historique et géographique.

En résumé, l'Açokav. est un produit de l'École de Mathura. Terre de vieille culture brahmanique, enrichie par le passage continu des caravanes, la capitale des Surasena était située sur l'axe de diffusion du Bouddhisme orienté du Magadha vers l'Indus. C'était un lieu d'élection pour l'établissement d'une communanté prospère et la création d'œuvres nouvelles en prose littéraire sanskrite. Le temps où se place la composition de l'Açokav. est à tous égards une époque de transition : entre les frustes rhapsodies du Bouddhisme primitif et les œuvres raffinées de l'École cachemirienne, entre la sécheresse des sutra canoniques et l'abondance verbeuse des vaipulya-sūtra, (1) entre les bas-reliefs de Barhut et les statues gréco-bouddhiques du Gandhara, (2) entre la secte magadhienne des premiers siècles et la religion universelle de l'époque de Kaniska.

- (1) Burnour distinguait déjà trois catégories de sūtra: 1) ceux où les événements sont contemporains de Çākya, 2) ceux où ils lui sont postérieurs, 3) les sūtra de grand développement (vaipulya). Avec sa perspicacité habituelle, ce savant choisissait précisément l'Açokāv. pour type des sūtra de la seconde catégorie.
- (2) Vocal caractérise l'École de sculpture de Mathurā « as a direct descendant of the ancient art of Barhut and Sānchi developpêd under the influence of the Greco-buddhist school of the N. W. » (Annual Report, Archæol.Survey, 1909—10, p. 78.) L'école de Sānchi ne s'est pas éteinte pour renaître plus tard à Mathurā. Un tel prodige serait inexplicable. Il faut supposer un développement continu de l'art du Madhyadeça s'implantant de bonne heure à Mathurā et y produisant de nouveaux fruits grâce à de fortes influences occidentales. L'évolution artistique aurait en ainsi un cours analogue à celui de l'histoire religieuse et littéraire (Sur les influences occidentales dans la formation de l'Açokāv., voir infra L'enfer d'Açoka.

# Le récit du premier Concile dans l'Açokavadana.

Si on néglige les deux derniers chapitres de l'A-yu-wang-tchouan qui, comme on le verra, sont des additions tardives, cet ouvrage, ainsi que l'A-yu-wang-king, peut se diviser en deux parties principales : d'abord la chronique de la dynastie des Maurya et en second lieu l'histoire de l'Eglise depuis la mort de Çākyamuni jusqu'au patriarche Dhītika. Ce qui fait l'unité de l'œuvre, c'est que même les événements politiques y sont toujours considérés du point de vue de l'Eglise bouddhique. Il est donc préférable de commencer par l'histoire purement religieuse l'examen détaillé de l'Açokāvadāna.

Après l'entrée de Çākyamuni dans le Parinirvāņa. deux ordres de faits dominent les origines du Bouddhisme les Conciles et ce qu'on peut appeler le Patriarcat. Le plupart des sectes reconnaissaient la validité des deux premiers Conciles: celui de Rājagṛha et celui de Vaiçālī Bien que l'Açokāv. nous conduise au moins jusqu'à la chute des Maurya, il ne mentionne pas la seconde de ces assemblées. Cette omission est fréquente dans les Chroniques de l'Eglise. On peut classer de la façon sui vante les ouvrages qui traitent des Conciles : ceux qui n'en connaissent qu'un seul, ceux qui en relatent deux, et enfin ceux qui en relatent un troisième. Au premier groupe appartiennent l'Açokāv., le Sūtra de la Recension de Kāçyapa (voir infra p. 26), le Ta-tche-tou-louen, etc. Le second groupe comprend le Vin. des Mula-Sv., le Cullavagga pali, et d'une manière générale tous les Vinava connus.

Cette classification n'est pas sans intérêt. L'Açokav. et les autres ouvrages du premier groupe sont des sūtra ou font partie de l'Abhidharma piţaka qui n'est qu'une extension, un développement de la Corbeille des sūtra. Les ouvrages du second groupe sont des traités de Discipline. Le premier Concile fut réuni pour codifier le Dharma et le Vinaya, tandis que l'objet du second était surtout de préciser certains points de discipline. On comprend que les auteurs de sūtra se soient peu souciés de relater le Concile de Vaiçālī tandis que les docteurs de la Discipline ne le pouvaient passer sous silence.

On sait qu'à partir d'une époque indéterminée, il y eut des docteurs du Dharma et des docteurs du Vinaya. Cette spécialisation tenait moins à des aptitudes individuelles qu'aux préférences manifestées par certains groupes pour telle partie du Canon. Hiuan-Tsang fait allusion à des confréries de ce genre quand il observe qu'à Mathurā « ceux qui étudient l'Abhidharma font des offrandes à Çāriputra; ceux qui se livrent à la méditation (samādhi) à Mudgalaputra; ceux qui lisent et maintiennent les sūtra à Pūrņamaitrāyaṇīputra; ceux qui s'appliquent au Vinaya à Upāli » (Si-yu-ki, L. IV, Royaume de Mathurā, — Cf. trad. Stan. Julien II, p. 209). (1) La division du Canon

(1) Watters a mis en doute, sans raison suffisante, l'exactitude de l'information donnée par le pélerin chinois. Il va jusqu'à dire que Çāriputra « had nothing to do with the Abhidharma ». On Yuan Chwang's travels I, p. 303. Cette affirmation était pour le moins imprudente. On lit en effet dans le Ta-tche-tou-louen: « Quelques-uns disent: Quand le Buddha était en ce monde, Çāriputra fit l'Abhidharma afin d'expliquer les paroles du Buddha. Plus tard les sectateurs T'ou-tze 文字 (Vatsaputra) récitèrent (cet ouvrage). Et ainsi de suite . . . jusqu'à : C'est ce qu'on appelle aujour d'hui l'Abhidharma de Çāriputra. » (Tripit. éd. 'Tôk. XX, 1, p. 17 b)

Le passage du Si-yu-ki cité plus haut conduit à distinguer des Abhidharmistes, des Vinayistes, des Sûtristes, etc. Que chacun de ces groupes ait choisi tel ou tel patron, c'est là une pratique d'importance secondaire et qui pouvait varier suivant les lieux et les époques. Mais.

en trois Corbeilles ne remonte pas aux origines du Bouddhisme. L'auteur de la relation du premier Concile dans le Cullavagga pali se souvient encore d'un temps où la doctrine était formée de deux éléments essentiels : le Dhamma et le Vinaya. Il est probable que, de bonne heure, certaines écoles furent plus fortement attirées vers l'un ou l'autre de ces éléments. Il s'agissait en définitive de l'efficacité de la Connaissance ou des Œuvres pour obtenir la Délivrance. J'ai signalé ailleurs, à propos de l'histoire d'Ananda, le différend qui mit aux prises çīladhara et bahucruta. Les premiers croyaient au salut par l'observation des défenses (çīla) et les autres par la connaissance du Verbe, de « ce qui a été entendu » (çruta). Leur désaccord n'était qu'un aspect des controverses sur la supériorité du Dharma ou du Vinaya ou encore sur l'excellence de l'Arhat, du Saint parfait, par opposition à Ananda, le premier des bahuçruta. (Voir Le Parinirvana et les Funérailles du Buddha II, dans Journ. As. 1918, II, p. 452-454.)

Un passage tiré de l'Açokāv. permet de préciser l'attitude de son auteur en face de ces grands problèmes. Deux bhiksu Mahallaka discutent la question du bahuçruta et de l'observation des défenses. Ils posent les définitions suivantes: « Un bhiksu qui ne transgresse pas les défenses mineures est appelé « Vainqueur des défenses » (Jitaçīla?). Celui qui a entendu complètement et qui a entendu sans aucune altération, celui-là s'appelle « Beaucoup entendu » (Bahuçruta) ». Çāṇavāsa les entend et les réprimande. Les définitions qu'il donne contrairement à celles des bhiksu, sont assez inattendues : « Celui qui a des vues (dṛṣṭi) toutes pures, on dit qu'il maintient les défenses dans leur pureté (çuddhaçīladhara) . . . Celui qui agit conformé-

il est acquis que telle secte ou confrérie s'adonnait de préférence à l'étude de telle partie du Canon. Le même fait avait d'ailleurs été signalé par Fa-hien plus de deux siècles avant Hiuan-Tsang (FA-HIEN, trad. Legge, p. 44-46).

ment à ce qu'il a entendu, on l'appelle « beaucoup entendu » (bahuçruta). » (A. W. Tch. p. 16b.) Ces formules de Canavāsa n'allaient à rien moins qu'à supprimer la distinction posée par les Vinavistes, détracteurs d'Ananda. Ceux-cis'efforçaient d'opposer au bahuçruta l'Arhat, le Saint accompli, strict observateur des défenses. Çanavasa au contraire s'applique à confondre les deux notions. En langage moins scolastique, son discours revient à dire : « Celui qui connaît la vérité pratique bien, et réciproquement, celui qui pratique bien est un bahuçruta. Ananda, le premier des bahucruta, est donc à la fois le patron des Sages et des Saints, de ceux qui savent et de ceux qui maintiennent les défenses dans leur pureté. Ses détracteurs ont tort d'opposer sa science et sa conduite ». Dans la bouche de Çāṇavāsa, l'apôtre de Mathurā, le fondateur du monastère de Nața-Bhața, cette thèse est significative. Elle montre qu'à l'origine, les fidèles de Mathurā étaient d'ardents défenseurs d'Ananda et qu'ils n'admettaient pas la supériorité de la Discipline sur le Dharma. Il est possible d'étayer cette conclusion sur d'autres faits.

Dans le récit de l'Açokav. comme dans celui du Vin. des Mula-Sv., l'œuvre du premier Concile consiste à réunir les trois Corbeilles des Ecritures: d'abord le Sutra-pitaka est récité par Ananda, puis le Vinaya-piṭaka par Upāli et la Mātrkā par Mahākāçyapa. D'après le Cullavagga pali, le Dhamma et le Vinaya furent chantés par Ananda et par Upāli, mais l'ordre de récitation fut inverse de celui qui est indiqué dans les deux ouvrages précédents: Mahākassapa aurait d'abord donné la parole à Upāli et il aurait interrogé Ananda en second lieu. Ceci est d'autant plus étrange que dans le même texte, suivant l'usage ancien, l'ensemble de la doctrine est désigné par l'expression « le Dhamma et le Vinaya » et non « le Vinaya et le Dhamma ». En donnant le pas à Upāli sur Ānanda, le rédacteur du Cullavagga pali ou un compilateur tardif a voulu marquer l'excellence du Vinaya, ce qui d'ailleurs

l'honorant ainsi plus que tous les autres. Cette dernière offrande est d'autant plus remarquable que le roi avait donné cent mille suvarna sculement en chacun des quatre lieux saints par excellence : au parc Lumbinī, à l'arbre de la Bodhi, au bois des Gazelles et au lieu du Parinirvana. Le récit du pélerinage d'Açoka prouve que le culte d'Ānanda était un des traits essentiels du bouddhisme à Mathura, au temps où fut rédigé l'Açokavadāna.

\* \*

La littérature bouddhique contient de nombreux récits du Concile de Rajagrha. Suzuki en a rassemblé et analysé une douzaine et sa liste n'est pas complète (1). Toutes ces rédactions ne se laissent pas ramener à un type unique. Elles diffèrent beaucoup par l'importance relative et l'agencement de leurs éléments ainsi que par le détail des épisodes. Mais taudis qu'il est malaisé de les classer d'après leur contenu, il n'en va pas de même si on ne tient compte que de la forme. A cet égard on peut distinguer des récits entièrement ou presque entièrement rédigés en prose et d'autres où les parties versifiées tiennent au contraire une large place. A la première catégorie appartiennent la relation du Cullavagga pali et les chapitres correspondants des Vinaya des Dharmagupta, des Mahīçasaka, etc. A la seconde appartiennent le Sūtra de la Recension de Kacyapa et le récit du Ta-tche-tou-louen. Entre ces deux types extrêmes, la transition est assurée par des rédactions où les gatha sont plus ou moins nombreuses.

Quelle importance convient-il d'accorder à cette distinction formelle? On sait qu'un certain nombre de morceaux, dans la vieille littérature indienne, étaient constitués à

<sup>(1)</sup> Voir Suzuki, The first buddhist councils, dans The Monist XIV, 2. La lacune la plus importante de ce travail est l'omission du récit inséré dans le Che-song-liu.

l'origine par une ossature versifiée recouverte de quelques lambeaux de prose. Avec le temps, les parties en prose se sont développées et modifiées tandis que la charpente versifiée, s'altérait lentement et disparaissait peu à peu. Si on pouvait prouver que la chronique du premier Concile a suivi une évolution analogue, des morceaux comme le Sûtra de la Recension de Kaçyapa ou le récit du Tatche-ton-louen auraient des chances de représenter, au moins partiellement, un état très ancien de la tradition. De plus, en comparant aux gatha des relations les plus archaïques, les stances du récit du Concile dans l'Açokav., on pourrait mesurer en quelque sorte l'écart entre ces deux stades de l'évolution en fonction de l'usure constatée dans les parties les plus résistantes du système.

Au point de départ de cette enquête, on choisira un texte contenant de nombreuses gatha et, les ayant isolées, on verra si elles constituent un ensemble cohérent et si la donnée qu'elles supposent est plus archaïque que celle qui ressort du texte entier.

On peut hésiter sur le choix de la relation qui fournira les stançes. C'elles-ci sont nombreuses dans le Tatche-tou-louen et le Sūtra de la Recension de Kaçyapa, mais les séries parallèles de gatha, bien que présentant dans ces deux ouvrages de très grandes analogies, offrent cependant de nombreuses variantes dues sans doute aux altérations subies par les textes dans leur transmission. Quel récit doit servir de base à notre étude? Nous croyons devoir préférer le Sūtra de la Recension de Kaçyapa et ce choix est déterminé par les raisons suivantes:

1. Le Ta-tche-tou-louen est un çastra, c'est-à-dire un ouvrage didactique, attribué à Nagarjuna. A côté de parties anciennes, il contient un long commentaire beaucoup plus récent. Le Sūtra de la Recension de Kaçyapa commence par la formule des sūtra : « ainsi j'ai entendu » et ne renferme aucun développement didactique.

2. Le Sutra de la Recension de Kaçyapa a été traduit en chinois vers 150 de notre ère, par le Parthe Che-Kao 世高, c'est-à-dire deux siècles plus tôt que le Mahaprajna-paramita-çastra. De tous les récits du premier Concile contenus dans le Tripitaka chinois, c'est le plus anciennement attesté. Un document stabilisé dès le deuxième siècle a une importance considérable surtout si l'analyse permet d'y distinguer un noyau versifié antérieur au récit en prose.

Voici l'exposé sommaire des principaux événements

d'après le sutra complet, y compris les parties en prose: Les Arhat attristés par la disparition du Buddha entrent en foule dans le Parinirvana. Exhorté par les dieux, le grand Kaçyapa forme alors le dessein de colliger les textes sacrés. Il réunit le Sangha et interdit aux disciples d'entrer dans le Nirvana avant d'avoir rassemblé les Collections de la Loi. Puis ils se rendent à Rajagrha et siègent en cette ville, au nombre de cinq cents.

Anuruddha contemple le monde et voit qu'un Ancien nommé Gavampati, qui réside au ciel des Sirīsa, n'est pas venu à l'assemblée. Un jeune bhikșu nommé Pūrņa est chargé de le convoquer. Il se rend auprès de Gavampati et l'invite à descendre sur la terre. L'Ancien demande pour quelle raison sa présence est nécessaire et il apprend que le Buddha est entré dans le Nirvana. Profondément attristé, il y entre à son tour. Son corps s'enflamme spontanément et, des profondeurs célestes, jaillissent quatre sources d'eau pure qui font entendre plusieurs gatha. Purna retourne à Rajagrha.

Anuruddha contemple derechef pour savoir si quelqu'un d'entre les cinq cents est retenu dans les liens de la passion, de la colère et de l'ignorance. Il voit qu'Ananda n'est pas encore parvenu à la perfection. Mahakaçyapa ordonne à Ananda de se retirer. Ce dernier proteste humblement en alléguant qu'il n'a pas enfreint les « défenses ». Mais Kaçyapa l'accable en lui reprochant longuement toutes ses faiblesses. Ananda pleure, Kaçyapa reste inflexible. Anuruddha intervient sans succès en faveur de l'accusé. Ananda est obligé de sortir. Alors grâce aux exhortations du disciple Vrjiputra, il acquiert la qualité d'Arhat.

Purifié de toute souillure, il se présente devant l'Assemblée. Il est bien accueilli et on l'invite à réciter les textes sacrés. Il s'assied sur la chaire, obtient l'illumination d'un Buddha et récite le Sutra de la Roue de la Loi.

En l'entendant parler, les Arhat descendent de leurs sièges et gémissent sur la force de l'impermanence qui les a privés du Buddha. Kaçyapa se lamente à son tour. Ājūata Kauṇḍinya ayant attesté l'exactitude des paroles d'Ānanda, on rassemble les Corbeilles des Sutra, de la Discipline et de l'[Abhi]dharma. Les deva glorifient Ānanda et Kaçyapa exalte la Loi.

Si on isole la partie métrique de ce texte en ne conservant entre les stances que les raccords indispensables, on obtient le canevas suivant:

1. Les Arhat prononcèrent ces gatha:

Nous avons franchi l'abîme où sont les insensés et la mer des passions qu'il est difficile de traverser. Nous avous détruit la vieillesse grossière et décrépite ainsi que la roue de la transmigration. Nous avons vu les attachements de toute sorte. Le corps est comme la peau du serpent.

Il nous faut entrer dans le nirvana, l'âme pure, comme une lampe qui s'éteint.

2. Alors les deva récitèrent ces gatha:

Répandez les paroles du Vénérable pour qu'elles restent longtemps dans les esprits, sans obstacle. Maintenant qu'il est entré dans le repos, que le Buddha donne la paix en détruisant les souillures. Ce qu'il faut pour guider l'Assemblée, c'est l'extase, le détachement et la sagesse. Soudain l'ignorance épaissit ses ténèbres; l'éclat de la Loi disparaît.

3. Kaçyapa prononça cette stance:

Avant d'avoir composé le Sens (artha) suprême, il ne faut pas quitter la vie pour le nirvana. Fils du Buddha qui est dans le parfait repos, vous devez rassembler les textes sacrés (king 經).

4. Alors la multitude des Saints récita cette gatha (concernant Ānanda):

En cette assemblée harmonieuse, il connaît la doctrine du Buddha comme la paume de sa main. Le Daçabala l'a loué en ces termes: « il maintient dans sa pureté la sagesse (prajñā) ».

5. Alors Kāçyapa récita ces gatha:

Là où les Sirīsa sont plantés en grand nombre et où des fleurs nombreuses brillent d'un vif éclat, rends-toi làbas en toute hâte, semblable à l'abeille qui butine les doux parfums. C'est le séjour préféré de Gavampati qui est doué de pénétration surnaturelle (abhijñā). Obéissant fidèlement aux instructions de l'Assemblée, rapporte-lui nos intentions que voici: « Mahakāçyapa et les autres, réunis en Assemblée me chargent de vous dire qu'on règle là les affaires du Saṃgha. Hâtez-vous de venir pour arriver à temps. »

6. Alors Purņa récita ces gāthā:

Celui dont le caractère est calme et bon, qui se plaît dans l'extase, le détachement et la concorde, Kāçyapa dont les intentions sont pures, ainsi que les autres Vénérables qui ont les maîtrises (vaçitā), vous invitent. Assemblés, ils s'occupent des affaires du Saṃgha et ils exaltent le Buddha qui est saus mesure. Comme ils désirent que la convocation soit complète, descendez pour visiter la suprême assemblée.

7. Alors Gavampati récita cette gatha:

Le monde est désert. En l'absence du Buddha, il n'y a plus rien d'aimable. Quel avantage le Jambudvipa

aurait-il pour me retenir? Je vais aussitôt entrer dans le Nirvana.

S. Après le nirvana de Gavampati tombent quatre chutes d'eau. La première dit:

Le sage, quand il est dans le samsara, ne doit pas se fier aux nuages flottants. L'impermanence, ce foudre destructeur, a fait crouler le Buddha, ce roi des montagnes.

9. La deuxième chute dit:

Les êtres constamment agités par l'inquiétude, l'effort et le malheur ne peuvent obtenir les maîtrises ni rejeter leur moi. Le Buddha procure la paix du nirvaṇa.

10. La troisième chute dit :

Ainsi, sans négligence, par ses actes, il est parvenu à la perfection. Tourmenté par d'innombrables calamités, il ressemble à une lampe allumée, vite éteinte.

11. La quatrième chute dit :

Les plus excellents dans l'Assemblée doivent se prosterner devant lui. Ce vénérable Gavampati, arrivé au nirvana, a dit : « J'aime à accompagner le Buddha qui a les dix forces. Je veux entrer à sa suite dans le nirvana. Ainsi le petit de l'éléphant aux six défenses suit respectueusement sa mère. En inclinant la tête, je salue les Saints-Bienheureux qui sont tous assemblés là-bas. Puisse le Sangha vénérable et sublime m'excuser! »

12. De retour dans l'Assemblée, l'urna récita ces gatha:

Ayant appris que le plus vénérable des hommes, le grand Compatissant était dans le repos, Gavampati entra aussitôt dans le nirvana. Il dit: « En inclinant la tête, je salue les Saints-Bienheureux qui sont tous assemblés làbas. Puisse le Sangha vénérable et sublime m'excuser! » Ayant prononcé ces paroles, il est entré dans le nirvana.

13. Kaçyapa récita ces gatha:

Quand le Buddha qui n'est plus, était présent comme « Honoré par le monde » partout où il allait, il était le

premier. Pour tout ce qui est, aussi bien que pour la race humaine, l'efficacité de la Loi n'a pas disparu avec lui. Dans ce monde, la saveur de l'ambroisie subsiste pour les hommes absolument sages. Le Buddha est définitivement entré dans la calme de l'extinction et c'est pour quoi son enseignement opère merveilleusement.

14. Ānanda (ou Kāçyapa?) récita cette stance :

La multitude triomphante des Bhiksu, privée des mérites du Buddha, n'a plus ni prestige ni éclat, de même que l'espace privé de la lumière du soleil.

15. Mahakaçyapa s'adressant à Ānanda récita cette gatha:

Grand sage! je désire que tu le dises. Fils de Celui qui demeure dans la paix, dis-nous en quel lieu un texte de sutra a été, pour la première fois, récité par le Bhagavat.

16. Alors Ananda récita cette stance :

Ainsi j'ai entendu. Une fois, le Buddha se trouvait à Varanasī, dans le Parc des Cerfs du Saint Ŗṣi; il récita intégralement le sutra de la Roue de la Loi.

17. Alors les hommes sincères récitèrent ces gatha: Hélas! les trois mondes sont brouillés et confus comme l'image de la lune dans l'eau. Ils ressemblent à des illusions trompeuses. Ils sont sans force comme la feuille du bananier. Celui qui n'a pas de pareil dans les trois mondes, celui dont les mérites sont entièrement purs, le Buddha doit avoir une fin, puis soudain, semblable au vent, il surgit.

18. Alors Mahakaçyapa récita ces gatha:

On n'en défend pas les insensés; on n'en garde pas les sages; ceux qui ont la délivrance, ainsi que ceux qui n'ont pas le salut, il n'est pas d'être qui n'aboutisse au trépas. Les formules magiques ne sont d'aucun secours. On ne peut recourir à de grossiers artifices. En ce monde, la mort est la loi commune, de même que l'eau de la mer est (partout) amère.

19. Alors les deva louèrent Ananda en ces termes: Le premier de l'Assemblée est Ananda. Il indique les prescriptions et rassemble les textes de la Loi exacte par compassion pour les êtres humains. Au cours de sa compilation parfaite, Çakyamuni le guide bien. Pour l'avenir, de même que pour le présent, il lui fait obtenir la première des extases.

20. Enfin, le vénérable Mahakāçyapa récita ces stances: Les livres de la Loi qui a été établie par compassion pour les hommes, ces instructions du Daçabala sont maintenant réunies et elles échappent à toute mesure. Les vues perverses qui étaient dans le monde ainsi que les ténèbres de la pensée sont dissipées (par la Loi). Son éclat brille au loin comme une grande lampe allumée dans la nuit.

Négligeant cette fois le contexte en prose, on peut retracer sommairement la suite des événements tels qu'ils se dégagent de ces gatha:

Les disciples forment le dessin d'entrer dans le nirvana. Les deva craignant que la Loi ne disparaisse exhortent les disciples à répandre les paroles du Buddha. Kaçyapa leur interdit d'entrer dans le nirvana avant d'avoir composé le Sens et rassemblé les textes sacrés. Alors la multitude des Saints fait l'éloge d'Ānanda qui connaît la doctrine « comme la paume de sa main ».

Kaçyapa ordonne à Purna d'aller convoquer Gavampati. Purna redit à ce dernier les paroles de Kaçyapa. Mais Gavampati répond qu'il va entrer dans le nirvana. De l'espace jaillissent quatre jets d'eau qui murmurent des gatha. Purna revient dans l'Assemblée et rapporte ce qu'il a vu.

Kaçyapa déclare que la Loi n'a pas disparu avec le Buddha. L'enseignement du Maître continue d'opérer. Il exhorte Ānanda, « le grand sage », à réciter le premier sutra. Ānanda redit le Dharma-cakra-pravartana-sutra. En entendant les paroles du Maître, les Anciens se lamentent sur l'impermanence de toute chose. Kaçyapa gémit

à son tour. Puis les deva font l'éloge d'Ānanda qui rassemble les textes de la Loi et Kāçyapa la compare à un phare qui dissipe les ténèbres de l'ignorance.

Il est probable que cette longue série de stances ne nous est pas parvenue sans altérations. A côté des gatha qui appartiennent au vieux fonds traditionnel, des écrivains postérieurs ont pu intercaler des stances supplémentaires destinées à embellir le récit. Ces ornements de superfétation ne sauraient être isolés que par une analyse délicate, la critique en l'espèce étant d'autant plus malaisée qu'au lieu du texte original nous ne disposons que d'une traduction chinoise.

Quoi qu'il en soit, et sans examiner encore la valeur de chaque gatha prise à part, on doit dès maintenant reconnaître que les vingt strophes du Sutra de la Recension de Kaçyapa forment un ensemble cohérent et parfaitement lié. On peut passer de l'une à l'autre sans qu'à aucun moment le fil conducteur de la narration soit brisé. Bien mieux, les événements qu'elles relatent s'enchaînent plus étroitement que dans le récit en prose. Qu'on rapproche du premier sommaire basé sur le sutra complet, le canevas restitué d'après la partie métrique. Le second seul comporte unité de temps et d'action. Les disciples vont disparaître; la Loi est menacée de périr avec eux. Kāçyapa les rassemble. Tous sont convoqués, et même le lointain Gavampati qui renonce à venir à l'assemblée. Ānanda est prié de redire les Paroles sacrées; il récite le premier sutra, puis les suivants. Grâce à lui, la doctrine est sauve; elle continuera de briller dans le monde. A ce récit simple et fortement charpenté s'opposent les aventures relatées dans le texte en prose. Un première réunion du Samgha est tenue dans un lieu indéterminé, sans doute au pays des Malla. Puis les Arhat se rendent à Rajagrha. Après l'épisode de Gavampati, le jugement et l'exclusion d'Ananda forment un long hors d'œuvre. On attend qu'Ananda s'élève à la dignité d'Arhat et c'est

seulement dans une troisième réunion qu'intervient la récitation des textes sacrés. Les gatha ne connaissent qu'une réunion du Samgha; la prose en distingue au moins trois.

Si les stances avaient été composées en même temps que le texte en prose, ou postérieurement, pour l'orner; le rehausser, souligner certains passages, elles ne constitueraient point un ensemble aussi cohérent. Séparées du contexte, elles seraient sans doute peu intelligibles. En tout cas, elles ne permettraient pas de restituer une relation suivie et beaucoup plus simple du Concile. L'auteur du sutra, ou le poète qui l'aurait orné, n'aurait pas manqué d'insister sur les situations pathétiques. Quoi de plus émouvant, de plus dramatique, que le jugement d'Ānanda humilié, bafoué, chassé malgré ses larmes? Le prosateur s'y est attardé; mais précisément, dans toute cette scène, les stances font complètement défaut.

Au surplus, le texte du sutra présente des incohérences; en divers points, la prose contredit les gatha:

a) Au début, des milliers d'Arhat se réunissent autour

- a) Au début, des milliers d'Arhat se réunissent autour de Mahākaçyapa. Puis ceux qui parviennent à Rājagṛha ne sont plus que cinq cents. Enfin lorsqu'Ānanda revient au milieu d'eux, ils sont d'innombrables centaines de mille. Ces variations sont le fait du prosateur. L'auteur des gāthā n'a point dénombré les Saints qui siégaient au Concile.
- b) D'abord glorifié dans la strophe 4, Ānanda est ensuite traité avec dédain, puis son éloge recommence à la strophe 19. Les gatha ne contiennent que des louanges à l'adresse d'Ānanda. Le réquisitoire que Mahākaçyapa prononce contre lui est entièrement rédigé en prose.
- c) On constate la même incohérence dans l'emploi des formules qui désignent les textes sacrés. Tantôt le texte en prose distingue deux corbeilles (piṭaka): le Dharma et le Vinaya, tantôt il en spécifie trois: les Sutra, la Discipline et l'Explication des dharma. Les stances au contraire désignent d'un seul mot la totalité des textes sacrés: ce sont les king (sūtra?) ou le Sens (artha).

Il semble que nos gatha remontent à une époque où les détracteurs d'Ānanda n'avaient point encore dressé contre lui l'acte d'accusation qui reparaît sous des formes diverses dans tous les récits du Concile. En ce temps reculé, il était pour tous le « grand Sage », le confident du Maître, contre qui nul n'aurait osé élever la voix. Alors la doctrine du Buddha était un tout indivisible qu'Ānanda seul connaissait à fond et qu'il avait été chargé, croyait-on, d'exposer intégralement devant les membres du Concile. On ne songeait point encore à lui adjoindre Upali pour la récitation de la Discipline, ni à séparer le Dharma du Vinaya; encore moins avait-on l'audace d'opposer l'un à l'autre ces deux saints et ces éléments de la doctrine.

On est ainsi amené à supposer que les gatha du Sutra de la Recension de Kaçyapa furent fixées avant le texte en prose, comme ce fut le cas pour certains hymnes védiques et pour un grand nombre de Jataka. Du moment où cette hypothèse est admise, elle explique la continuité des stances et la simplicité du canevas versifié; elle rend compte de certaines contradictions entre la prose et les vers et d'autres particularités telles que l'absence de gatha dans l'épisode du Jugement d'Ānanda.

Les stances qui formaient l'armature des anciens récits du Concile cessèrent bientôt d'être d'accord avec les nouvelles tendances de l'Eglise. Elles disparurent alors plus ou moins vite suivant les sectes et les écoles. Comme elles célébraient avant tout la récitation des Paroles sacrées par le « grand Sage » Ānanda, elles furent conservées dans certains sotra, mais éliminées de la plupart des Vinaya. Ici encore il convient d'opposer l'attitude des Sarvastivadin à celle des Sthavira. Ceux-ci, qui se signalèrent de bonne heure par leur hostilité à l'égard d'Ānanda, ne pouvaient tolérer des stances contradictoires à leurs

principes. Aussi le XI° Khandhaka du Cullavagga pali est-il complètement dépourvu de gatha. Les Sarvastivadin au contraire, chez qui le culte d'Ananda persista jusqu'à une époque assez avancée, conservèrent longtemps les anciennes strophes. Il est intéressant de comparer à cet égard les récits du premier Concile dans l'Açokav. et dans le Vin. des Mula-Sv. Pour faciliter l'exposé, les textes seront désignés au moyen des sigles suivants: Sutra de la Recension de Kaçyapa = S. R. K. A-yu-wang-king = A.W. K. A-yu-wang-tchouan = A. W. Tch. Vinaya des Mula-Sarvastivadin = V. M. S.

#### 1 er strophe .

# S. R. K. — Les arhat prononcent ces stances:

Nous avons franchi l'abîme où sont les insensés et la mer des passions qu'il est dificile de traverser. Nous avons détruit la vieillesse grossière et décrépite ainsi que la roue de la transmigration. Nous avons vu les attachements de toute sorte. Le corps est comme la peau du scrpent. Il nous faut entrer dans le nirvana, l'âme pure, comme une lampe qui s'éteint.

Dans l'Açokav. le même thème est développé par le Buddha un instant avant d'entrer dans le nirvana, au début de la relation du Concile.

A. W. K. — La mer sans fond de la naissance et de la mort dont les eaux houleuses et profondes tourbillonnent, dont la vieillesse et la maladie sont les rivages, j'ai maintenant réussi à la traverser. Je vais entrer dans le royaume où il n'y a point de tristesse et rejeter le corps, ce radeau. La transmigration est une mer dont la vieillesse redoutable est l'eau. Le muni est le roi des bœufs. Il a franchi cette mer de la naissance et de la mort comme un homme monté sur un radeau et, paisible, il aborde à l'autre rive.

A. W. Tch. — Les êtres sont tous dans un tourbillon. La naissance et la vieillesse ressemblent aux vagues (de la mer). Ayant traversé l'océan de la mort, je rejette mon corps comme on abandonne un radeau. J'aborde au nirvana plein de sécurité et j'échappe à la terreur des makara. Les trois sortes d'êtres sont une mer profonde et vaste; le maître de la délivrance a pu la traverser.

Strophe 2. — Une partie seulement de cette strophe se retrouve dans l'Açokav.

S. R. K. — ... Soudain l'ignorance épaissit ses ténèbres; l'éclat de la Loi disparaît.

A. W. K. — ... L'ignorance, de ses ténèbres, voile la lampe de la Loi exacte.

A. W. Tch. — ... La lampe de la Loi va s'éteindre; la grande nuit va venir.

Dans les trois textes, ces paroles sont attribuées aux deva.

## Strophe 3.

S. R. K. — Avant d'avoir composé le Sens suprême, il ne faut pas quitter la vie pour le nirvana. Fils du Buddha qui est dans le parfait repos, vous devez rassembler les Ecritures.

A. W. K. — A partir de ce jour, que la totalité du Sangha reste unie. Avant d'avoir composé la collection de la Loi, nul ne pourra entrer dans le nirvana.

A. W. K. n'a conservé aucune des expressions caractéristiques de S. R. K. et a reporté l'injonction de Kaçyapa après l'épisode de Gavampati.

# Strophe 4.

S.R.K. — En cette assemblée harmonieuse, il (Ánanda) connaît la doctrine du Buddha comme la

paume de sa main. Le Daçabala l'a loué en ces termes : « Il maintient dans sa pureté la sagesse ».

A. W. K. — Cet ayuşmat Ānanda a reçu et maintient les paroles du Buddha. Grâce à ses racines de profit, il a la sagesse. Il a constamment suivi les pas du Buddha. D'un cœur pur il explique la Loi du Buddha. Nous devons le vénérer. Il fait prospèrer le Sangha et il en a été loué par le Daçabala.

Cette strophe de A. W. K. et le passage correspondant en prose dans A. W. Tch. sont la paraphrase de la gatha de S. R. K.

## Strophe 5.

Au contraire de ce qui s'est produit pour la strophe précédente, la 5 cme de S.R.K. est une amplification de la gatha correspondante de A.W.K.

A.W.K. — Kaçyapa dit à Purņa:

Vertueux jeune homme, il faut aller au bois des Sirīsa. Quitte cette Assemblée et rends-toi là-bas où demeure Gavampati.

S.R.K.—Là où les Sirīsa sont plantés en grand nombre et où des fleurs nombreuses brillent d'un vif éclat, rends-toi là-bas en toute hâte semblable à l'abeille qui butine les doux parfums. C'est le séjour préféré de Gavampati...

#### Strophe 7.

S.R.K. — Le monde est désert. En l'absence du Buddha, il n'y a plus rien d'aimable. L'avantage du Jambudvīpa, comment me retiendrait-il? Je vais entrer aussitôt dans le nirvāṇa.

A.W.K. — L'univers est désert. Ce n'est plus un séjour plaisant. Sans la Loi que prêchait le Tathagatha, qu'importe le Jambudvīpa? Je veux maintenant rester ici et entrer dans le nirvāṇa. Strophes 8-12.

S.R.K. note le chant de quatre chutes d'eau. La quatrième dit:

S.R.K. — 11 — Les plus excellents dans l'Assemblée doivent se prosterner devant lui. Ce vénérable Gavampati, arrivé au nirvana, a dit :
« J'aime à accompagner le Buddha qui a les dix forces. Je veux entrer à sa suite dans le nirvana. Ainsi le petit de l'éléphant aux six défenses suit respectueusement sa mère. En inclinant la tête, je salue les Saints-Bienheureux qui sont tous assemblés là-bas. Puisse le Samgha vénérable et sublime m'excuser! »

Puis Purna retourne au Concile et dit à peu près la même chose.

S. R. K. — 12 — ... Gavampati entra aussitôt dans le nirvana. Il dit : « En inclinant la tête, je salue les Saints-Bienheureux qui sont tous assemblés là-bas. Puisse le Saṃgha vénérable et sublime m'excuser! »

En regard de ces cinq strophes, l'Açokav. n'en a qu'une seule. Il ne fait aucune allusion au chant des chutes d'eau et attribue à Purna les paroles suivantes:

A. W. K. — Ô suprême assemblée des Vénérables! Gavampati se prosterne respectueusement devant vous et dit : « Le Buddha s'est éteint. Moi-même en ce jour je vais aussi entrer dans le nirvana. De même, quand le grand éléphant disparaît, son petit disparaît à sa suite. »

V.M.S. connaît le chant des quatre sources célestes; mais les gatha que murmurent les trois premières diffèrent totalement de S.R.K. Seul le chant de la quatrième est analogue dans S.R.K. et V.M.S.

V.M.S. — Maintenant j'incline la tête devant les disciples du Buddha qui ont pleinement réalisé ce qu'ils avaient à faire. Imitant respectueusement le grand maître, j'entre dans le parfait repos. Ainsi, lorsque s'en va le roi des bœufs, le jeune veau le suit.

Au total, le chant des trois premières sources fait défaut dans l'Açokav. et ne présente aucun élément commun dans S.R.K. et V.M.S. C'est probablement un ornement, postérieur aux anciennes gatha. Le chant de la quatrième source se retrouve à la fois dans S.R.K., dans l'Açokav. où il est placé dans la bouche de Purna, et dans V.M.S. où la comparaison de l'éléphant est remplacée par celle du bœuf. Cette strophe appartient sans doute au canevas primitif. On peut supposer qu'à l'origine une seule masse d'eau tombait du cicl (1) et annonçait le nirvana de Gavampati. Plus tard l'unique chute d'eau fut divisée en quatre et on fit en outre annoncer par Purna le nirvana de Gavampati. Ces innovations expliquent le désaccord de trois strophes sur quatre dans S.R.K. et V.M.S. et le fait que, dans S.R.K., la 12° strophe est à peu près la répétition de la 11ème.

La rédaction primitive, telle que nous proposons de la restituer, a été conservée dans le *Ta-tche-tou-louen*. Dans cet ouvrage, le nirvana de Gavampati est annoncé par les eaux célestes qui tombent en une seule masse et font entendre la strophe suivante :

Gavampati salue, en inclinant la tête, le Samgha des Respectables, l'assemblée merveilleuse et suprême. Ayant appris le nirvana du Buddha, (il dit): « Je pars à sa suite. Ainsi, quand le grand éléphant s'en va, le petit éléphant le suit. »

## Strophe 14.

S.R.K. — La multitude triomphante des bhiksu privée des mérites du Buddha n'a plus ni prestige

<sup>(1)</sup> C'est un prodige qui accompagne fréquemment l'entrée d'un arhat dans le nirvana, tandis que le miracle des quatre chutes d'eau est tout à fait singulier.

ni éclat, de même que l'espace privé de la lumière du soleil.

A.W. K. — Dans cette assemblée de bon augure privée du seul Bhagavat, les cœurs purs sont sans parure, comme l'espace privé de la lune.

A.W.Tch. — En l'absence du Buddha, la voie que suivent les bhiksu est sans parure. Ils sont pareils à la multitude des étoiles quand il n'y a plus de lune. De même, dans le Samgha, en l'absence du Buddha, il n'y a que laideur et que bassesse.

La stance correspondante du *Ta-tche-tou-louen* compare le Buddha, non au soleil, mais à la lune, comme dans l'Açokav.:

De même que la multitude des Respectables, privée du Buddha, a perdu son prestige et sa puissance, de même dans l'espace, quand il n'y a plus de lune, les constellations sont sans beauté.

# Strophe 15.

Kācyapa s'adresse à Ānanda:

S.R.K. — Grand sage! je désire que tu le dises! Fils de Celui qui demeure dans la paix, disnous en quel lieu un texte de sutra a été, pour la première fois, récité par le Bhagavat.

A.W.K. — Grand sage! nous t'en supplions tous. Fils du Buddha, il te faut nous dire en quel lieu le Buddha a récité le premier sutra.

Très différente, la strophe correspondante de V. M. S. est instructive parce qu'elle manifeste nettement les préventions des auteurs de ce Vinaya contre Ananda:

Ô ayuşmat, il te faut maintenant exposer les paroles du Buddha. Entre tous les dharma, ce qu'il y a de plus élevé, ce sont les dharma prononcés par le grand maître; ils peuvent tous faire prospérer les créatures. Le titre de « grand Sage » est remplacé ici par une épithète banale : ayusmat qui n'est qu'un souhait de longévité. En outre, d'après une strophe de A. W. K. citée plus haut, Ānanda est celui « qui fait prospérer le Samgha ». Cette opinion est contredite par les auteurs de V. M. S. Ce sont, disent-ils, les dharma prononcés par le Buddha qui font prospérer les créatures.

## Strophe 17.

S.R.K. — Hélas! les trois mondes sont brouillés et confus comme l'image de la lune dans l'eau. Ils ressemblent à des illusions trompeuses. Ils sont sans force comme la feuille du bananier. Celui qui n'a pas de pareil dans les trois mondes, celui dont les mérites sont entièrement purs, le Buddha doit avoir une fin; puis soudain, semblable au vent, il surgit.

A. W. K. — Les trois sortes d'êtres sont sans force. Ils sont comme l'image de la lune dans l'eau, comme les apparences trompeuses et comme le bananier; tandis que la Sagesse est forte. Par elle, on peut discerner ce qui est dans le monde, et ainsi, échappant à la transmigration, on entre dans le nirvana, semblable à un arbre renversé par un grand vent.

A.W.Tch. Ah! les êtres sont malheureux. Ils sont instables et mouvants comme l'eau et la lune. Comme le bananier, ils manquent de solidité. Ils ressemblent à l'ombre trompeuse et au bruit. Le Tathagata est très puissant. Par ses mérites, il met un terme aux trois sortes d'existence. Il est comme un vent inconstant qui erre ça et là sans s'arrêter.

#### Strophe 18.

Le thème de l'impermanence est longuement développé dans S.R.K.—V.M.S. le reprend sans y insister.

S.R.K. — On n'en défend pas les insensés; on n'en garde pas les sages. Ceux qui ont la délivrance et ceux qui n'ont pas le salut, il n'est pas d'être qui n'aboutisse au trépas...

V.M.S. — Hélas! dans ce monde l'impermanence ne choisit ni ne distingue...

rophe 20.

S.R.K. — Les textes de la Loi qui a été établie par compassion pour les hommes, ces instructions du Daçabala sont maintenant réunies et elles échappent à toute mesure. Les vues perverses qui étaient dans le monde, ainsi que les ténèbres de la pensée sont dissipées (par la Loi). Son éclat brille au loin comme une grande lampe allumée dans la nuit.

A.W.K. Nous avons fini de réunir les dharma des textes sacrés, pour la prospérité du monde. Les paroles du Buddha Daçabala sont une chose qui échappe à toute mesure. Les ténèbres de l'ignorance dans le monde, la lampe de la Loi peut les dissiper.

A. W. Tch. — La roue de cette Loi vénérable secourt les diverses catégories de créatures. Les paroles du Bhagavat, nous devons tous avec zèle les recevoir et les mettre en pratique. Cette Loi est une lampe brillante. Elle détruit les noires ténèbres et les voiles de l'ignorance. Elle aide l'esprit et ne le laisse point errer.

V.M.S. — Ô Bienheureux! la doctrine du roi de la Loi que nous avons recueillie est tout entière inspirée par un sentiment de compassion pour les créatures. Les paroles qu'il a prononcées sont sans mesure. Voici que nous les avons entièrement compilées sans omission. Dans le monde, l'ignorance est impuissante; la lampe productrice de clarté dissipe les ténèbres qui voilent le regard.

De la comparaison de ces stances découlent les résultats suivants :

- 1. L'A-yu-wang-king reproduit un grand nombre de gatha primitives. Là où A.W.K. et S.R.K. ne sont pas d'accord, il n'est pas toujours certain que ce dernier ait conservé l'ancienne rédaction. Dans plusieurs cas (strophes 5 et 14) les leçons fournies par A.W.K. sont probablement préférables.
- 2. L'ancien canevas métrique est fort altéré dans l'A-yu-wang-tchouan. Beaucoup de gatha qui s'étaient maintenues dans A.W.K. n'apparaissent plus nettement dans A.W.Tch.: plusieurs se sont fondues dans la prose où quelques pada surnagent encore; d'autres ont complètement disparu.
- 3. Dans le Vinaya des Mula-Sarvastivadin, les anciennes stances sont presque entièrement effacées. On en rencontre ça et là quelques débris, seule la vingtième strophe est bien conservée.

En somme, le faisceau de gatha autour duquel se sont fixés les récits anciens du Concile a disparu lentement dans les ouvrages de l'Ecole Sarvastivadin. Pendant la période de Mathura, l'Açokav, en gardait encore d'importants vestiges. Puis le système primitif continua de se dissocier. Il n'en reste plus que des fragments dans l'A-yu-wang-tchouan; cet ouvrage, on le verra plus loin, a subi des remaniements au temps des invasions et pendant la période cachemirienne. Enfin, dans le Vindes Mula-Sv. les strophes anciennes disparaissent presque complètement sous des apports tardifs en prose et sous une nouvelle floraison de gatha.

# Chapitre deuxième.

#### Les Patriarches.

Suivant l'Açokav., Çakyamuni, avant de s'éteindre, aurait chargé Mahakaçyapa de veiller sur sa doctrine. Kaçyapa aurait ensuite transmis la Loi à Ānanda; et ainsi, de patriarche en patriarche, jusqu'au Vénérable Dhītika. Ce témoignage est-il conforme à la réalité des faits? Il y a de sérieuses raisons d'en douter.

KERN a montré dans son Histoire du Bouddhisme que les listes de patriarches se contredisent l'une l'autre. Les traditions singhalaises et celles qui ont été recueillies dans les ouvrages traduits en chinois et en tibétain ne présentent en cette matière aucun élément commun. En outre, les listes méridionales ne mentionnent aucun des docteurs qui, d'après le Cullavagga pali, occupaient dans l'Eglise une place éminente au temps du Concile de Vesālī. Pour ces raisons et pour d'autres encore, Kern suspecte à bou droit les listes de patriarches et les tient pour apocryphes.

On peut aller plus loin: il est douteux qu'à aucune époque après le nirvana du Buddha, l'autorité d'un seul docteur ait été reconnue à la fois par tous les Bouddhistes. Ceci revient à contester l'existence du patriarchat même. Le fait que les listes des diverses sectes diffèrent sur presque tous les points, tend à prouver qu'aucun docteur ne sut jamais faire accepter son autorité par l'Eglise entière. D'autre part, il ressort des récits des Conciles que les décisions de ces assemblées n'étaient pas universellement respectées. L'attitude indisciplinée de Purana après le Premier Concile (Cullavagga XI, 1, 11) et le schisme des

Mahasanghika (1) en sont des indices certains. Si les arrêts des l'onciles n'étaient point partout observés, quelle chance y avait-il pour que la voix d'un seul docteur fût écoutée dans toute l'Eglise?

D'après plusieurs auteurs sacrés, le disciple auquel le Buddha confia le dépôt de sa Loi aurait été Kāçyapa; suivant d'autres, ce fut Upali. Or les anciens Parinirvaṇa sutra ne font aucune allusion à cet événement. Dans ses derniers entretiens avec Ānanda, le Buddha ne dit point qu'il transmet sa Loi à tel Auditeur. S'il en est un qui semble appelé à recevoir ce depôt, c'est plutôt Ānanda, car il reste jusqu'à la fin le confident du Buddha, tandis que Mahakaçyapa parait seulement aux funérailles et qu'Upali n'est pas une seule fois nommé dans les vieux récits de la fin du Maître.

Dira-t-on que les écoles du Nord et du Sud connaissent toutes une chaîne ininterrompue de docteurs remontant jusqu'au Buddha et que l'accord des sectes sur le principe de l'institution prouve dans une certaine mesure l'existence du Patriarchat? C'est là un argument fragile. On conçoit aisément qu'à une certaine époque, alors que l'Eglise était déja divisée en sectes rivales, chaque grande école ait conservé le souvenir des docteurs qui l'avaient particulièrement illustrée. Pour consacrer le prestige de ces Pères, on fut amené à leur choisir des maîtres particulièrement vénérés. On prétendit, sans souci des anachronismes, qu'ils avaient été instruits par les premiers auditeurs du Buddha et qu'ainsi, indirectement, ils avaient reçu du grand Maître, le mandat de veiller sur la Loi et de répandre la doctrine. En d'autres termes, les auteurs sacrés donnaient à leurs saints une généalogie fictive; ils leur cherchaient de grands ancêtres spirituels comme les

<sup>(1)</sup> D'après certains récits, ce schisme aurait été provoqué par les moines de Vrji lors du Concile de Vaiçālı (Cf. *Dīpavaṃsa* V, 31—39). D'autres sources rapportent cet événement au temps du 3° Concile, sous le règne d'Açoka (Cf. Watters, *On Ywan Chwang's travels* I, p. 269).

poètes épiques attribuent aux héros des ascendants divins ou légendaires. Pour les bouddhistes de l'Inde occidentale. Çanavasa et Madhyantika étaient des disciples d'Ananda qui lui-même avait succédé à Mahakaçyapa et au Buddha. De même, l'auteur de la Chronique d'Açoka insérée dans l'Açokav. montre le grand roi qu'il veut exalter descendant en ligne directe d'Ajataçatru, le contemporain du Buddha.

Cette hypothèse encore vague, sera précisée par la suite. Quoi qu'il en soit, deux points sont acquis désormais : les listes de patriarches sont douteuses et l'institution du patriarchat même n'est rien moins que démontrée. Fautil se contenter de ces résultats négatifs? Les traditions, même légendaires, ont leur origine dans les faits et dans la mentalité de leurs auteurs. Il importe de rechercher comment et pourquoi elles se sont formées. Il n'est pas indifférent de constater que telle secte a pris pour patrons tels docteurs. Ce choix peut contribuer à mettre en évidence les tendances propres des grandes communautés rivales : Sthavira, Sarvastivadin, Mahāsaṃghika, etc.

KERN s'est borné à confronter la série singhalaise des patriarches et plusieurs autres documents qu'il désigne d'une seule expression : sources du Nord. Il est possible de préciser la provenance des sources dites septentrionales et d'apporter quelques nouveaux éléments de comparaison.

D'après les ouvrages écrits en pali, cinq ou six patriarches se seraient succédés depuis l'extinction du Buddha jusqu'à la conversion de Ceylan:

Upali, Dasaka, Sonaka, Siggava et Candavajjī, Tissa-Moggaliputta. (Cf. Dīpavamsa, IV, 46 et V, 57. — Suttavibhanga I, p. 292 omet Candavajjī.) La série continue après la conversion de Ceylan.

Le Vinaya des Mahasamghika contient une liste de patriarches qui n'a point encore été signalée et qu'il est intéressant de rapprocher des textes palis correspondants. Il suffit de reproduire ici les noms des cinq premiers docteurs:

Yeou-po-li 優波離 (Upali), T'o-so-p'o-lo 陀娑婆(1) 羅 (Dasabala), Chou-t'i-t'o-so 樹提陀娑(2) (Jyotidarça?), K'i-to 省哆 (Jita?) (3), Sens-protéger 根護 (Indriyarak-sita?) etc.... (Cf. Tripiṭ. éd. Tōk. XV, 10, p. 35°)

Il est possible que Dasaka et Dasabala désignent un même personnage. En tout cas, à partir du troisième docteur, les listes Sthavira et Mahasanghika cessent d'être parallèles. Il convient de leur opposer la suivante, tirée de l'Açokav.:

Mahakacyapa — Ānanda — Çanavāsa et Madhyāntika — Upagupta — Dhītika.

Ces trois séries sont nettement indépendantes. La troisième ne comprend que six noms tandis que les deux premières sont beaucoup plus longues.

Voici maintenant celle du Vinaya des Mula-Sv. :

Mahakacyapa — Ananda — Canika et Madhyantika — Upagupta — Dhitika — Kṛṣṇa et Sudarçana. (Cf. *Le Nord-Ouest de l'Inde*, p. 522 et suiv.)

Les compilateurs de ce Vinaya ont reproduit la liste de l'Açokav. et. afin de la mettre à jour, ils ont ajouté deux noms: Kṛṣṇa et Sudarçana. Ce nouveau fait tend à confirmer nos vues sur l'ancienneté de l'Açokav. par rapport au Vinaya des Mula-Sv. La mention du dernier docteur est d'autant plus instructive que, dans la chronique de Taranatha, la conversion de Kaniska est attribuée à un docteur nommé Sudarçana. (Cf. TĂRANĀTHA, Histoire, trad. Schiefner, p. 58.) On sait que le Vin. des Mula-Sv. contient une prédiction relative à Kaniska (Cf. Sylvain Lévi, Toung Pao, 1907, p. 115). D'après Taranatha, c'est au temps de Kaniska que le Dul-va fut mis par écrit (TĀRĀNATHA, ibid. p. 61). Toutes ces données sont de nature

<sup>1)</sup> Var. des 3 éditions chinoises : po 波

<sup>2)</sup> Var. des 3 éditions chinoises : p'o 👺

<sup>3)</sup> Il convient peut-être d'ajouter ici le caractère ken 根, traduction usuelle de skr. indriya et de rétablir un nom : Jitendriya (?).

à faire admettre que le Vin. des Mula-Sv. fut rédigé pendant la période cachemirienne, vers le temps de Kaniska.

Le Fou-fa-tsang-yin-yuen-king (Nanjio, Nº 1340) énumère vingt-trois patriarches dont les premiers sont : Mahakaçyapa — Ānanda — Çāṇavāsa — Upagupta —

Dhītika... etc.

Cet ouvrage s'apparente à l'Açokav. et au Vin. des Mula-Sv. Il appartient sans doute au Groupe Sarvāstivā-din. On obtient ainsi, pour cette secte, trois chaînes de patriarches, de longueur inégale, mais dont les parties communes sont exactement superposables, à cela près qu'il manque à la dernière un chaînon : Madhyantika.

Dès lors, à la division factice en sources septentrionales et méridionales, il est possible d'en substituer une autre plus exacte : on a d'une part les Sarvastivadin pour qui les deux premiers patriarches sont Mahakaçyapa et Ānanda, d'autre part les Sthavira et les Mahasamghika qui commencent leur énumération par Upāli et Dāsaka (= Dāsabala?)

Il apparaît que certaines sectes se réclamaient d'Upāli tandis que d'autres se plaçaient sous le patronage d'Ananda. On l'a déjà observé, et c'est un fait capital qu'il ne faut pas perdre de vue : chacun de ces disciples avait une compétence particulière. Au premier Concile, Ananda récite les Sutra et Upali le Vinaya; celui-là est le pre-mier de « ceux qui ont beaucoup entendu », celui-ci est le premier de « ceux qui maintiennent les défenses ». Quand les Sthavira et les Mahasamghika constituèrent leurs listes de patriarches, les influences vinayistes étaient assez fortes dans ces deux groupes pour mettre en échec Ananda et pousser Upāli au premier rang. Par contre, au temps où fut rédigé l'Açokav., Ānanda était l'objet d'une vénération singulière de la part des fidèles de Mathura et on comprend qu'il ait figuré en bonne place parmi les ancêtres spirituels de Çaṇayasa et d'Upagupta. Ainsi fixée, la

tradition s'imposa désormais aux écrivains de l'Ecole Sarvastivadin. Quand fut compilé le Vin. des Mula-Sv., ses auteurs, malgré leurs préventions récentes contre Ānanda, reproduisirent intégralement la liste de l'Açokavadāna.

La brièveté de cette dernière liste est déjà un indice de son ancienneté par rapport aux séries beaucoup plus longues du Dīpavamsa et du Vinaya des Mahāsāmghika; son caractère archaïque se manifeste encore par d'autres signes. On a déjà observé que dans les plus vieux Parinirvana-satra, Ananda est jusqu'à la fin l'unique confident du Maître, tandis qu'Upali n'est pas même nommé. Il en ressort qu'à l'origine Ananda était le plus qualifié des disciples du Buddha pour répéter les paroles sacrées et transmettre la doctrine aux générations futures. Tous les récits du premier Concile, y compris les relations des Sthavira et des Mahasamghika, désignent Kaçyapa, et non Upali, comme le président ou l'un des présidents de cette assemblée. Une liste de patriarches où figurent Mahakaçyapa et Ānanda doit donc être présumée plus ancienne qu'une autre où ces noms ont disparu.

En présence des opinions contradictoires relatives à l'ordre de succession des grands docteurs, on est conduit à préférer la série Sarvastivadin qui seule a conservé les noms de Kaçyapa et d'Ānanda. Il nous faut chercher maintenant comment s'est formée cette série.

Dans le Fou-fa-tsang-yin-yuen-king, le patriarche qui succède à Ānanda est Çaṇavasa. Dans l'Açokav. et le Vin. des Mula-Sv., Çaṇavasa et Madhyantika sont tous deux disciples d'Ānanda et ils reçoivent de leur maître le mandat de veiller sur la Loi. (1) On peut représenter de la façon suivante l'ordre de succession dans ces trois ouvrages:

<sup>(1)</sup> Voir: Le Nord-Ouest de l'Inde . . . p. 531, 534, 549 et 552.

par une chaîne ininterrompue, les principaux saints de leur secte, y compris les docteurs les plus récents. C'est pourquoi, dans leur exposé, les faits s'ordonnent presque toujours suivant un tracé purement linéaire.

L'Histoire de Taranatha est plus complexe et partant plus instructive. Le chroniqueur tibétain, qui paraît avoir en accès à des sources diverses, s'efforce parfois de noter le synchronisme des événements. Pour lui, les deux premiers patriarches sont Mahakaçyapa et Ananda. Çanavasika et Madhyantika leur succèdent. Upagupta puis Dhītika viennent ensuite. C'est exactement la série de l'Ecole Sarvastivadin. Mais en même temps qu'il suit le développement du Bouddhisme dans l'Ouest, Taranatha ne perd pas de vue les communautés orientales. Il nous apprend que, sous le patriarcat d'Upagupta régnaient, dans le pays d'Aparantaka le roi Mahendra et son fils Camasa, et qu'à la même époque l'arhat Uttara vivait dans l'Est. Les habitants de Bagala construisirent pour ce dernier le monastère de Kukkutarama et le plus grand disciple d'Uttara fut l'arhat Yaças (trad. Schiefner, p. 18). Ces indications s'accordent, jusqu'à un certain point, avec les relations du deuxième Concile. D'après le Vin. des Mula-Sv., lors du Concile de Vaiçālī, Yaças avait pour maître Sarvakāma, qui lui-même était un disciple d'Ananda. Dans le même temps, l'ascète Uttara vivait dans la ville de Lieou-tchouan 流轉 (Çrughna). (Cf. Tripit. éd. Tōk. XVII, 2, p. 96, col. 8 et 12). Parmi les docteurs influents qui siégèrent au Concile, le Cullavagga pali nomme Sabbakāmī (= Sarvakāma), Uttara, Saņavasī (= Çāṇavasa) et Yasa (= Yaças). Ces témoignages tendent à prouver que Madhyantika au Cachemire, Çāṇavāsa et Upagupta à Mathura, Uttara, Sarva-kama et Yaças dans l'Est étaient tous des personnages à peu près contemporains. Mais tandis que, dans la tradition Sarvastivadin, Madhyantika, Çāṇavasa, Sarvakama et Uttara sont des disciples d'Ananda, le Vinaya pali ne rattache aucun de ces noms au souvenir du premier

des bahuçruta; cette fois encore, les Sthavira ont affecté d'ignorer Ananda.

Suivant la plupart des récits du deuxième Concile, Yaças (= Yasa, fils de Kakandaka) aurait joué un rôle prépondérant dans les événements qui aboutirent à la condamnation des moines de Vaiçālī. Dans le Vin. des Mula-Sv., c'est lui qui préside l'assemblée des sept cents arhat. Pourquoi ne figure-t-il pas dans la liste des patriarches du groupe Sarvastivadin? Le motif de cette exclusion se laisse deviner sans peine. Yaças a été éliminé parce qu'il appartenait à l'Église orientale (1). La liste des patriarches de l'École Sarvastivadin a dû se constituer à Mathura, dans un temps où les tendances particularistes des communautés occidentales étaient déjà fort accentuées. Comme en témoignent les diverses parties de l'Açokav., on s'efforçait alors d'exalter les saints locaux au dessus des docteurs de Vrji et du Magadha. Pour atteindre ce résultat, on proclamait que les successeurs légitimes du Buddha et d'Ananda étaient, non point Uttara, Sarvakama ou Yaças, mais Çānavāsa, Madhyantika et Upagupta.

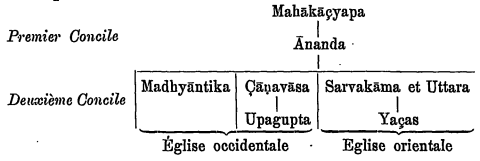
Dès lors un texte conservé chez les Sarvāstivadin et qui montre Yaças à la tête du Samgha universel, doit être présumé plus ancien que l'Açokav. et que nos premières listes de patriarches. Tel est par exemple le récit du deuxième Concile inséré dans le Vin. des Mula-Sv. (2)

<sup>(1)</sup> Yaças qui, d'après la tradition la plus ancienne, résidait au pays de Vrji, s'est vu assigner par la suité des séjours différents. Sur ces changements, voir *infra*: pag. 62.

<sup>(2)</sup> Bien qu'elles prétendent décrire les mêmes événements, les relations du deuxième Concile insérées dans le Vin. des Mūla-Sv. et dans le Cullavagga pali n'ont pas été rédigées dans le même temps; par suite, elles présentent certains traits qui se rapportent à des moments distincts de l'histoire religieuse. Par exemple, la relation du Vin. des Mūla-Sv. remonte à une époque où les communautés de l'Ouest étaient beaucoup moins puissantes qu'au temps où fut composé le XII e Khandhaka du Cullavagga pali. Cf. supra p. 16 infra p. 53.

On n'y découvre pas trace du particularisme occidental qui se manifeste dans des écrits plus récents; le centre de gravité de l'Église est encore à l'Est: Vaiçāli est la métropole du Bouddhisme et Yaças préside le Concile. Encore qu'il ait été composé pendant la période cachemirienne, le Vin. des Mula-Sv. renferme donc des fragments archaïques antérieurs à la période de Mathura et sans doute à la constitution même du groupe Sarvastivadin.

On peut résumer les indications qui précèdent dans un tableau d'ensemble donnant, d'après la tradition, un aperçu des principaux chefs de l'Église au temps des deux premiers Conciles:



Pour l'auteur de l'Açokav. qui appartenait à l'Ecole de Mathura et au groupe Sarvastivadin et qui devait être à peu près contemporain de Dhītika, (1) il s'agissait de retracer la généalogie spirituelle de ce docteur en exaltant l'Église de l'Ouest et particulièrement la communauté de Mathura. L'écrivain élimina donc complètement les chefs de l'Église orientale et, ne retenant à partir d'Ānanda que des saints occidentaux, il obtint la série suivante qui paraît être la plus ancienne des listes de patriarches actuellement connues:

Mahākāçyapa-Ānanda-Çāṇavāsa et Madhyāntika-Upa-gupta-Dhītika.

(1) D'après Tăranātha, Dhîtika serait le fils d'un brahmane d'Ujjayinī (Histoire p. 22). Suivant A. W. Tch. p. 34<sup>b</sup>, il serait né, ce semble, à Mathurā.

## Chapitre troisième

## La Geste d'Acoka.

L'Açokavadana est formé d'éléments divers: relation du premier Concile, vies de patriarches, chronique du règne d'Açoka. Cette dernière partie, la plus considérable, a donné son nom à l'ouvrage. Elle constitue à peu près la première moitié de l'A-yu-wang-king, plus du tiers de l'A-yu-wang-tchouan, et la totalité des autres recensions. Nous avons reporté l'étude de la légende d'Açoka après l'examen des listes de patriarches parce que la formation de celles-ci aide à comprendre le développement de celle-là.

Les premiers chapitres de A. W. K. sont rangés dans l'ordre suivant:

- 1) Naissance (d'Açoka).
- 2) Entrevue avec Upagupta.
- 3) Offrandes à l'arbre de Bodhi.
- 4) Vitaçoka.
  - 5) Kunala.
  - 6) Don de la moitié d'āmalaka.

Dans A. W. Tch. la division en chapitres différente:

- 1) Don de la terre.
- 2) Açoka.
- 3) Frère cadet du roi.
- 4) Kunāla.
- 5) Don de la moitié d'amalaka.

Le premier chapitre de A. W. Tch. : « Don de la terre » a même contenu que le premier avadāna de A. W. K. L'un et l'autre racontent l'offrande de terre faite au Buddha

par le futur Açoka, puis la naissance du roi, sa jeunesse et le grand épisode de la Prison infernale.

Sous un seul titre : Açoka, le chapitre II de A. W. Tch. groupe les deuxième et troisième avadana de A. W. K.

Enfin les trois derniers chapitres se correspondent dans A. W. Teh. et A. W. K.

Dans le Divyavadana, la légende d'Açoka se divise en quatre chapitres :

XXVI. Pameupradana ou «le don de la terre».

XXVII. Kunala.

XXVIII. Vitaçoka.

XXIX. Açoka.

Le Pançupradana correspond sensiblement au premier chapitre de A. W. K. et A. W. Teh. Toutefois, il est précédé, en manière d'Introduction, de la légende d'Upagupta.

Sous le titre de Kunalavadana, le 27° chapitre du Divyav. groupe les chapitres 2, 3 et 5 de A. W. K., le tout précédé de l'avadana de la «Tête de mort», qui est le 16° conte du Sūtralaṃkāra d'Açvaghoṣa.

Les chap. XXVIII et XXIX du Divyav. correspondent respectivement aux chap. 4 et 6 de A. W. K.

Dans le Tsa-a-han-king ou Samyukta-agama traduit en chinois, la distribution des matières est assez inattendue. Le chap. XXIII de ce recueil contient le début de la Geste d'Açoka. Malgré l'absence de sous-titres, on y distingue aisément:

le don de la terre p. 31° col. 11 à 32° col. 2; la jeunesse d'Açoka p. 32° col. 2 à 33° col. 20; l'épisode de la Prison infernale avec la conversion du roi et l'érection des 84.000 stūpa p. 32° col. 20 à 34° col. 3.

Tout ceci, bien que résumé, est l'équivalent du chap. I de A. W. K. et de A. W. Tch. Viennent ensuite :

l'entrevue d'Açoka et d'Upagupta p. 34<sup>b</sup> col. 3 à 37<sup>b</sup> col. 3;

l'offrande à l'arbre de Bodhi p. 37 b col. 3 à 39 col. 20.

A cet endroit, le récit s'interrompt brusquement. Le chap. XXIV du Tsa-a-han est entièrement formé de très courts sutra où il n'est plus question d'Açoka.

Le chap. XXV s'ouvre sur le récit du voyage du Buddha à Mathura, suivi d'une longue prédiction relative à la destruction de la Loi bouddhique. La même prophétie se retrouve vers la fin de A. W. Teh. Le récit de la légende d'Açoka recommence dans le Tsa-a-han avec ce sous-titre: «Le roi Açoka donne une moitié d'amalaka». C'est l'histoire des dernières années du grand roi, suivie de quelques indications sur le règne de ses successeurs, y compris le cruel Pusyamitra, c'est-à-dire le tableau des mêmes événements qu'au chap. VI de A. W. K.

En somme, tandis que la Geste d'Açoka est composée sur le même plan dans A. W. K. et A. W. Tch., les deux autres recensions sont aberrantes. Dans le Tsa-a-han notamment, le début et la fin de la chronique sont séparés par des éléments hétérogènes. Il y a lieu de rechercher les causes de ce trouble avant d'étudier la composition des récits mieux ordonnés.

A la fin de A. W. Teh., on trouve en appendice une longue prédiction relative à la destruction de la Loi et une série de contes parmi lesquels l'avadana de la «Tête de mort», celui-ci moins développé que dans le Satrālamkāra. On comprend aisément que, dans les recensions tardives de l'Açokav., l'ordre des matières aît pu être bouleversé et que certains récits complémentaires, étrangers à l'œuvre primitive, aient fini par y être incorporés. Un avadana rendu célèbre par le talent d'Açvaghoşa et dont Açoka est le héros, a facilement trouvé place dans la chronique de ce roi. C'est ainsi qu'au chap. XXVII du Divyav. le conte de la Tête de mort est reproduit, non plus sous la forme simple qu'il avait dans A. W. Teh., mais avec les ornements en vers dont l'a paré Açvaghoşa. Par un phénomène de transposition analogue, la prédiction relative à la destruction de la Loi

qui termine A. W. Tch. est reportée dans Tsa-a-han au milieu même de la chronique d'Açoka.

Il est moins aisé d'expliquer pour quelle raison de longs fragments de l'Açokav. ont été insérés dans le Tsaa-han. Toutefois l'examen du Fen-pie-kong-tö-louen suggère une réponse à cette question. Cet ouvrage est un commentaire sur les premiers chapitres de l'Ekottara-agama. contient deux récits empruntés à la légende d'Açoka, et dont nous donnons la traduction à l'appendice n° 2. Le premier n'est autre que l'épisode de la Prison infernale; il s'achève sur cette phrase : «Tel est le sens de l'expression : acquérir le nirvana par la méditation sur le corps (kāyasmṛti): Le second morceau est le récit de la conversion du frère cadet d'Açoka; il est terminé par ces mots : « C'est pour cela qu'il est dit : la méditation sur la mort conduit aussi au nirvaņa». Les deux épisodes sont destinés à illustrer cette double vérité qu'on peut atteindre au nirvana en méditant sur le corps et en méditant sur la mort. Une des sections de l'Ekottara-agama traduit en chinois est intitulée Ekamārga-varga —入道品 et le premier sutra de cette section est un exposé des smṛtyupasthāna ou cobjets de méditation ». L'exemple du bhikṣu Samudra enfermé dans une prison parmi des corps broyés et torturés et celui de Vitaçoka condamné à mort ont aidé le commentateur à éclairer cette théorie.

L'Ekottara-agama n'est pas la seule collection canonique qui traite des «objets de méditation». Le Madhyama-agama traduit en chinois contient également un Smṛtyu-pasthāna-sūtra (n° 98) auquel correspond dans le Majjhima-nikaya pali un Satipaṭṭhāna-sutta (n° 10). Le 22° sutta du Dīgha-nikaya pali est intitulé: Mahāsatipaṭṭhāna. Enfin dans le Saṃyukta-agama, comme dans l'Ekottara, l'exposé des «objets de méditation» vient au début du Mārga-varga 黃品. Or le chap. XXIV du Tsa-a-han coïncide précisément avec le début du Marga-varga; il est consacré à la théorie des smṛtyupasthāna. En insérant à cette place de

longs fragments de l'Açokav., le compilateur du Tsa-ahan a probablement suivi les mêmes suggestions que l'auteur du Fen-pie-kong-tö-louen.

En d'autres termes, l'examen de ce dernier ouvrage prouve qu'à partir d'une certaine époque, des épisodes de la légende d'Açoka servaient à illustrer la théorie des smṛtyupasthāna. Le chap. XXIV du Tsa-a-han où cette théorie est exposée est encadré dans deux longs fragments de l'Açokav.; on peut donc admettre que l'auteur s'est également proposé de produire des exemples célèbres à l'appui de thèses abstraites. Sans doute, il aurait suffi de résumer quelques épisodes de la Geste d'Açoka au lieu d'en reproduire in extenso des chapitres entiers. Mais on sait que les compilateurs indiens ne se font pas scrupule d'alourdir leurs écrits. Parfois une simple allusion les entraîne hors de leur sujet et ils ne retrouvent leur chemin qu'après s'être égarés dans d'interminables développements.

Ayant rendu compte des circonstances qui ont modifié le contenu de la Geste d'Açoka dans le Divyav. et le Tsa-a-han, nous donnons ci-après la concordance des quatres recensions:

| _ |   |                                   |                               |              |                                   |
|---|---|-----------------------------------|-------------------------------|--------------|-----------------------------------|
|   |   | A-yu-wang-king                    | A-yu-wang-<br>tchouan         | Divyāvadāna  | Tsa-a-han-king (*)                |
|   | 1 | · Naissance                       | Don de la terre               | Pāṃçupradāna | Don de la terre                   |
|   | 2 | Entrevue avec<br>Upagupta         | Açoka                         | Kunāla       | Entrevue avec<br>Upagupta         |
|   | 3 | Offrandes à l'ar-<br>bre de Bodhi |                               |              | Offrandes à l'ar-<br>bre de Bodhi |
|   | 4 | Vitaçoka                          | Le frère cadet<br>du roi      | Vitaçoka     |                                   |
|   | 5 | Kunāla                            | Kunāla                        |              |                                   |
|   | 6 | Don de la moitié<br>d'āmalaka     | Don de la moitié<br>d'āmalaka | Açoka        | Dondelamoitié<br>d'āmalaka        |

<sup>(\*)</sup> Les trois premiers sous-titres de cette colonne font défaut dans le texte. Nous les avons restitués d'après les autres recensions.

L'ordre des scènes est identique dans A.W.K. et A.W. Tch. Après une courte introduction où est relaté le « don de terre »: fait au Buddha, ces deux recensions donnent la généalogie et le récit de la jeunesse d'Açoka. La vie du roi et de ses proches se déroule ensuite en six épisodes principaux : la Prison infernale, l'entrevue avec Upagupta, les offrandes à l'arbre de Bodhi, la conversion du frère cadet du roi, l'histoire de son fils Kunala, et le don de la moitié d'amalaka. Le tout s'achève par l'énumération des successeurs d'Açoka et la persécution de Pusyamitra. Le plan général n'a rien d'artificiel : au début, les ancêtres du roi, sa naissance et sa jeunesse; à la fin, sa vieillesse, sa mort et ses successeurs. Mais l'ordre des épisodes est parfois arbitraire et pourrait être modifié sans inconvénient comme dans le Divyav. La conformité du plan de A. W. K. avec celui de A. W. Tch. est de nature à prouver que ces deux recensions reproduisent fidèlement l'ordonnance de la Geste d'Açoka telle que l'avait fixée le premier rédacteur.

Le fondateur d'un grand empire laisse dans la conscience populaire une empreinte profonde et durable. La légende d'Açoka qui s'élabora dans les communautés bouddhiques n'intéressait pas uniquement les cleres; elle était sans doute, au moins par fragments, dans toutes les mémoires. Reçue et transmise par toute la collectivité, elle s'imposait aux conteurs bien plus qu'elle n'était modifiée par chacun d'eux. Quand l'auteur de l'Açokav. s'avisa de faire servir la renommée du grand roi à rehausser le prestige d'Upagupta, il n'était pas en son pouvoir de substituer un Açoka imaginaire à celui qu'on se figurait de son temps. S'il fit preuve d'initiative en montrant le patriarche de Mathura reçu pompeusement au palais de Pataliputra, il dut chercher à faire accepter cette innovation en retraçant fidèlement les traits connus de la légende. Hormis un épisode qui lui tenait au cœur : l'entrevue

d'Açoka et d'Upagupta, il semble avoir reproduit l'œuvre d'un écrivain antérieur.

Pour s'en convainere, il suffit d'examiner quel saint personnage est associé au roi dans chaque partie du récit. Quiconque parcourt l'une des recensions de l'Açokav. ne peut manquer d'observer le retour fréquent du même thème : Açoka, est-il dit à mainte reprise, se rendit à l'ermitage du Kukkuṭa-ārama, auprès du sthavira Yaças. Dans le Divyav. par exemple, ce monastère est mentionné dès le début de l'épisode de la Prison infernale (p. 375). Puis, le roi s'y rend en personne pour voir le sthavira Yaças (p. 381). Il y retourne avant son entrevue avec Upagupta (p. 384). Après le pèlerinage aux lieux saints, il convoque les bhiksu de toutes les régions et, comme le siège de l'Ancien reste inoccupé, il en demande la raison. Celui qui répond est Yaças (p. 399). Ici s'intercale la réception de Pindola. Après les offrandes à l'arbre de Bodhi, un court récit où paraissent deux Cramanera s'ouvre sur une réflexion de Yaças (p. 404). Au début de la légende de Kunala, c'est encore Yaças qui enseigne la Loi au jeune prince (p. 406). Et quand Vitaçoka, le frère du roi s'est converti, c'est au Kukkuţa-arama qu'il embrasse la vie religieuse (p. 423). Dans l'avadana du « don de la moitié d'amalaka », il est constamment question de ce monastère et de son abbé. Enfin, lorsque Pusyamitra entreprend de détruire la Loi bouddhique, il est miraculeusement mis en fuite au moment où, avec ses troupes, il s'approche de cet ermitage (p. 434).

Ainsi Yaças ou son monastère reparaissent dans toutes les parties du récit. D'autres saints sont mis tour à tour en rapport avec le grand roi : le bhikşu Samudra, Upagupta et Pindola. Mais chacun de ces personnages n'intervient que dans un épisode (1), tandis que Yaças est

<sup>(1)</sup> Ceci n'est pas rigoureusement exact si on considère le texte actuel des recensions de l'Açokāv. Les épisodes de VItaçoka et de Kunāla s'achèvent respectivement par un morceau où sont exposés les actes de

partout présent. Du côté laïque, ce qui fait l'unité du cycle, c'est le Cakravartin Açôka; du coté religieux, c'est l'abbé du Kukkuṭa-arama. Partout où ils sont réunis, nous touchons au cadre où sont enchâssés les épisodes successifs. C'est pourquoi, même dans l'épisode où paraît Upagupta, l'auteur de l'Açokav. s'est servi de Yaças pour introduire son héros et souder le récit du Pèlerinage à l'ensemble de la légende.

Cette constatation s'accorde avec ce que nous savons déjà. Dans V. M. S., au récit du deuxième Concile, Yaças préside l'assemblée. Plus tard, quand l'église de l'Ouest devint prépondérante, les apôtres de l'occident : Çaṇavasa, Madhyantika, Upagupta, rejetèrent Yaças à l'arrière-plan, l'empêchant même de figurer au rang des patriarches. Nous en avons induit que le récit du deuxième Concile inséré dans V. M. S., où Yaças occupe la première place, doit être tenu pour antérieur à nos premières listes de patriarches et, par suite, à la rédaction de l'Açokav. Voici que l'examen de la Geste d'Açoka nous conduit à des résultats identiques. On y discerne nettement deux couches traditionnelles : l'une, plus ancienne, où Yaças est toujours au premier rang; l'autre où s'affirme la manière de l'Ecole

ces personnages pendant leurs vies antérieures. Ces « récits du temps passé » sont mis dans la bouche d'Upagupta qui tout à coup commence à parler aux Bhikşu sans que sa présence soit expliquée, sans qu'on sache même où et comment a lieu l'entretien. Si on retranchait ces paroles d'Upagupta, aucun lecteur non prévenu ne pourrait s'en apercevoir. La manière peu habile dont le patriarche est introduit dans les deux cas et le rôle insignifiant qu'on lui fait jouer donnent à penser que les deux « récits du temps passé » sont des interpolations postérieures à la rédaction de l'Açokāv. Il semble qu'à partir d'une certaine époque les écrivains aient senti la nécessité de toujours expliquer par la théorie du karman la destinée bonne ou mauvaise de leurs héros. Ainsi, dans les rédactions les plus anciennes des Parinirvāṇa-sūtra, l'épisode de Subhadra, le dernier disciple du Buddha, n'était suivi d'aucun « récit du temps passé ». C'est à une date assez tardive, et dans certains textes seulement, que l'épisode fut remanié sur le modèle des Jātaka.

de Mathura et où Yaças cede le pas au patriarche Upagupta. Nos deux constructions se réjoignent et s'étayent réciproquement.

Dans V. M. S., au récit du deuxième Concile, Yaças est un religieux de Vasava, village du pays de Vrji. Dans la Geste d'Açoka, il est abbé du Kukkuta-arama, aux environs de Pataliputra. Ces vicissitudes n'ont rien d'anormal dans un pays où, à défaut d'annales véridiques, les traditions relatives à l'histoire religieuse étaient dans un perpétuel devenir. Vaiçalī cut son heure d'éclat comme le montrent les anciens Parinirvana-sutra. (1) Mais déjà ces mêmes textes font prévoir le brillant avenir de Pataliputra (2). Quand les Maurya se fixèrent dans cette ville, il n'y établirent pas seulement leur palais et leurs services. Acoka, converti au Bouddhisme, y attira de nombreux religieux. Pour des raisons politiques, le riche Kukkuţaarama de la capitale devint un des premiers monastères de l'Empire. Dès lors le souvenir d'Açoka fut attaché pour longtemps au nom de cet ermitage. Pour que l'épopée fût équilibrée, il fallait, en face du puissant monarque, un abbé fameux à la tête du grand monastère. On imagina d'y placer Yaças, le président du deuxième Concile et l'un des docteurs les plus célèbres de l'Eglise depuis la mort d'Ananda. Cette fiction s'accrédita facilement; et ainsi se trouvèrent associés dans le même cycle légendaire deux personnages dont nous ne pouvons affirmer qu'ils vécurent dans le même temps ni qu'ils se connurent iamais.

Quand Mathura devint, dans l'Eglise bouddhique, un centre religieux et intellectuel, elle reçut des communautés plus anciennes, un grand nombre de textes canoniques ou

<sup>(1)</sup> Cf. Le Parinirvana et les Funérailles du Buddha dans Journ. As. 1918, II, p. 455.

<sup>(2)</sup> Voir dans les *Parinirvāṇa-sūtra* la prédiction du Buddha relative à Pāṭaliputra : *Mahāparinibbāna-sutta* C. I § 28. Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin, Tripit. éd. Tok. XVII, 2, p. 73°.

purement légendaires. Elaborés dans des circonstances diverses, ces récits n'étaient pas toujours d'accord. Par exemple, on y représentait Yaças tantôt comme un religieux austère du pays de Vrji, réformateur de l'Eglise au temps du Concile de Vaiçālī, tantôt comme un abbé du Kukkuṭa-arāma, conseiller spirituel du Cakravartin Açoka. On a déjà vu qu'en composant sa liste de Patriarches, l'auteur de l'Açokav, avait complètement omis Yaças et les autres saints orientaux. Par contre, le même écrivain racontant la vie d'Açoka, laisse à Yaças un rôle important, rappelle son nom dans chaque épisode et se sert de lui pour assurer la continuité du récit. A quoi tient cette différence de traitement? Il est probable qu'à l'époque où fut com-posé l'Açokav., les traditions relatives à l'histoire des Patriarches restaient indécises et flottantes, tandis que la légende d'Açoka était déjà cristallisée. D'ailleurs la succession des patriarches intéressait surtout les clercs; un écrivain pouvait y opérer des changements sans que les âmes simples y prissent garde. La légende du grand roi au contraire s'était profondément imprimée dans les esprits; il était impossible de la transformer brutalement sans soulever des protestations.

La stabilité de la Geste d'Açoka n'était pourtant pas absolue. Un conteur ingénieux pouvait, à condition de n'en point altérer le fond, y ménager de nouvelles scènes et modifier quelque peu les anciennes. C'est ce que paraît avoir fait l'auteur de l'Açokav. Il a imaginé l'entrevue d'Açoka et d'Upagupta et les a fait voyager ensemble aux lieux saints. Mais, encore qu'habilement lié au reste du récit, cet épisode se dénonce, au moins en partie, comme une innovation et manifeste clairement les tendances de son auteur. Il glorifie Upagupta et exalte au dessus de tous les saints cet Ānanda, décirié ailleurs, mais à qui les gens de Mathura gardaient une tendresse particulière. En voici le résumé:

Açoka se rend au Kukkuṭa-arama et demande au sthavira si une seconde personne a jamais été l'objet d'une prédiction analogue à celle qui fut faite pour luimême après le don d'une poignée de terre. Yaças répond en rapportant le voyage du Maître à Mathura et la prédiction relative à Upagupta. Son discours reproduit trait pour trait un fragment de l'Avadana d'Upagupta (Chap. VI de A. W. K. et de A. W. Tch.). Il était habile de faire prononcer par Yaças l'éloge du saint de Mathura. Dès ce début, on devine l'origine de l'auteur et son souci d'égaler Upagupta au Cakravartin Açoka.

Aussitôt le roi forme le dessoin de sa rende à l'arama la la saint de Mathura.

Aussitôt le roi forme le dessein de se rendre à Mathura. Mais Upagupta prévient son désir; le saint s'embarque avec une escorte de 18.000 arhat et arrive à Pațaliputra. On court avertir le roi. Açoka, transporté de joie, détache de son cou un précieux collier de perles et le donne à celui qui vient de lui annoncer la nouvelle. L'exagération de ces détails trahit encore les intentions et le tempérament de l'auteur.

Enfin, guidé par Upagupta, le roi commence son pèlerinage. Il visite les lieux saints du Bouddhisme et dépose de riches offrandes sur la tombe des grands auditeurs, notamment sur le stupa d'Ananda. Pourquoi le roi qui vient d'élever 84.000 caitya, grâce au concours de Yaças, se met-il en route avec le seul Upagupta, sans son conseiller ordinaire? Ce trait suffit à dénoncer l'influence d'un nouveau conteur, étranger à l'œuvre primitive. Le pèlerinage d'Açoka, au moins tel qu'il est relaté dans l'Açokav. n'est ni du même auteur ni du même temps que le cadre de la légende. De même, dans les récits du voyage du Buddha au N. O. de l'Inde, le choix du compagnon du Maître nous a permis de distinguer deux couches traditionnelles: l'une où le Buddha est suivi de son. compagnon ordinaire, l'autre, plus récente, où le conteur cachemirien a remplacé Ānanda par Vajrapaṇi.

L'épisode que nous venons d'analyser peut se diviser en trois scènes : a) l'entrevue du roi et de Yaças, b) l'entrevue du roi et d'Upagupta, e) le pélerinage aux lieux saints. La première scène, au moins en partie, et la seconde tout entière sont nettement d'inspiration locale : elles ont été imaginées par un conteur de Mathura, plus précisément par l'auteur de l'Açokav. Pour ce qui est du pélerinage la question d'origine est beaucoup moins claire. Sans doute, c'est encore l'auteur de l'Açokav. qui a fait choix d'Upagupta pour guider le pélerin royal. Mais cet écrivain a pu adapter un récit ancien où le même voyage était relaté sans la présence d'Upagupta. Plusieurs faits sont de nature à confirmer cette apparence.

Si l'auteur de l'Açokav, avait tracé de sa propre initiative l'itinéraire du pélerinage, il n'eût pas manqué de faire venir Açoka dans l'ouest; l'exemple du Buddha l'y autorisait assez. On pouvait imaginer que, suivant les traces du grand maître, le roi fût allé rendre hommage aux sanctuaires de Mathura. Or, dans l'Açokav., la dernière étape du pélerinage est Cravasti. C'est, il semble, non loin du Jetavana, que le roi dépose des offrandes sur les tombes des grands Auditeurs. N'y avait-il point à Mathura d'autres stupa qu'Açoka eût pu visiter? Hiuan-Tsang en signale un grand nombre, beaucoup plus tard, il est vrai. Mais trois d'entre eux, au témoignage du pélerin chinois, auraient été bâtis par Açoka, autrement dit, étaient de forme archaïque. (HIUAN-TSANG, Mémoires, trad. Julien, I, p. 208.) Si le pélerinage s'achève à Çravastı, c'est que l'auteur de l'Açokav., reproduisant un récit qui négligeait l'Inde de l'ouest n'a pas osé y apporter de nouvelles modifications. Mathura ne devait point être à cette date un lieu de pélerinage comparable à Çravastī; et l'écrivain n'a pas voulu risquer d'être accusé d'imposture en changeant trop radicalement un épisode qui était peutêtre très connu ou qui se conformait à l'itinéraire généralement suivi par les pélerins.

Taranatha, dans son Histoire, résume une version de la Geste d'Açoka qui, on le verra plus loin, est indépendante de l'Açokav. Upagupta n'y joue aucun rôle. Toutefois, suivant cette relation, après avoir comblé de bienfaits une grande assemblée d'Arhat, le roi, porté sur les épaules de puissants Yaksa, aurait visité pendant sept jours les caitya de tous les pays. Le pélerinage d'Açoka n'est donc pas une tradition propre à l'Ecole de Mathura. L'auteur de l'Açokav. s'est probablement borné à l'adapter à ses fins en montrant le grand roi guidé par Upagupta, peut-être aussi en attribuant à Ananda une part d'offrandes extraordinaire.

Des six épisodes principaux qui composent la Geste d'Açoka dans l'Açokav., cinq ne font à peu près aucune allusion au pays de Mathura ni au patriarche Upagupta. (1) Ce dernier ne paraît guère que dans le récit du pélerinage et dans la scène qui précède, mais alors c'est pour se placer au premier rang, au coté du Cakravartin Açoka. J'en conclus que cet épisode a seul été remanié par l'auteur de l'Açokav. Encore l'a-t-il été discrètement, car sous les parties restaurées on devine encore le récit ancien. Il existait donc, antérieurement à l'Açokav., une rédaction de la Geste d'Açoka qui, parvenue à Mathura, fut utilisée par un écrivain de ce pays. Il semble même que cet auteur, non content de faire sienne l'œuvre d'un devancier, n'ait pas cru devoir en changer le titre. Mais ce dernier point a besoin d'être précisé.

Une des recensions de l'Açokav. s'intitule en chinois: A-yu-wang-king, ce qui répond au sanscrit : Açoka-rāja-sūtra. D'autre part, A-yu-wang-tehouan suppose un original : Açoka-rāja-avadāna. La formule traditionnelle qui commence les sutra : «Ainsi j'ai entendu. Une fois . . . », fait défaut dans A. W. K. et A. W. Teh. mais elle est con-

<sup>(1)</sup> Cf. supra p. 60, note 1.

servée au début de la recension insérée dans le Divyav. Il est probable que la première rédaction de la Geste d'Açoka se présentait sous la forme et avec le titre d'un sutra. C'était l'Açoka-raja-sutra ou plus simplement l'Açokasutra. Amalgamé par un écrivain de Mathura avec un récit du premier Concile et une vie des Patriarches, il donna son nom à l'ensemble comme l'atteste encore l'A-yu-wang-king (= Açoka-raja-satra). C'est plus tard, croyons-nous, que l'ouvrage élargi par l'adjonction nouveaux chapitres, cessa d'être considéré comme un sutra et devint l'Açokavadana (en chinois : A-yu-wang-tchouan). Quoi qu'il en soit, pour éviter de modifier la terminologie reçue, nous continuerons d'employer l'expression : Açokavadana, en abrégé : Açokav. avec la valeur que nous lui avons donnée jusqu'ici et nous réserverons : Açoka-rajasutra, en abrégé : Açokasut, pour désigner la rédaction de la Geste d'Açoka antérieure à l'Açokav., dans l'état où elle se trouvait avant d'avoir été incorporée dans cet ouvrage.

Ici se posent de nouveaux problèmes. Où et quand fut composé l'Açokasut.? Cette double question intéresse directement notre recherche. La date de l'Açokasut., si elle était connue, permettrait de déterminer avec plus de précision le moment où fut rédigé l'Açokav. D'autre part, il n'est pas indifférent de savoir en quel lieu s'est élaborée la légende d'Açoka et par quelle voie elle est parvenue à Mathura. Ces divers points ne pourront être éclaircis que par une analyse plus pénétrante de la Geste d'Açoka.

## Chapitre quatrième.

## L'Ecole de Kauçambī et la légende de Pindola.

D'après V. M. S. les religieux convoqués au Concile de Vaicali résidaient dans sept localités principales : les villes de Samkaçya, Pațaliputra, Çrughna, Mahişmatī (?), Sahajati et deux villages du pays de Vrji, Paisible-séjour et Vasavagrama. Cette liste est un document de première importance; elle précise les lieux où étaient situés les grands monastères dans le temps qu'elle fut com-Il est instructif de noter en regard les toponymes mentionnés dans Cullavagga XII, 1. Quelques noms de villes sont communs aux deux relations : Vesālī, Samkassa, Sahajati. Vasavagrama est omis dans le texte pali, mais on trouve la preuve de son existence dans le nom même du bhikkhu Vasabhagamika. La plupart des lieux cités dans la relation des Sthavira font défaut dans celle des Mula Sv.: Soreyya, Kannakujja, Udumbara, Aggalapura, Kosambī, Ahoganga, Patheyya, Avanti.

Les localités énumérées dans V. M. S. délimitent un périmètre peu étendu, tandis que l'horizon géographique de C. V. XII, 1 est beaucoup plus large. Deux faits surtout méritent attention: la capitale des Maurya, Paṭaliputra n'est plus nommée dans ce dernier texte. Par contre, Kosambī qui n'était pas mentionnée dans V. M. S. apparaît dans C. V. XII, 1 avec un singulier relief: c'est dans cette ville que Yasa se rend tout d'abord pour recruter des partisans et il y va par la voie des airs. Tout se passe comme si la relation de V. M. S. avait été composée dans un temps où le Bouddhisme était encore confiné sur un domaine assez restreint et où Paṭaliputra était le siège

d'une communauté florissante. C. V. XII au contraire devrait être rapporté à une époque où l'orbe de l'Eglise était beaucoup plus vaste; l'influence des communautés de l'Ouest commençait dès lors à prévaloir; Pațaliputra avait perdu de son importance religieuse et Kauçambī était passée au premier plan. Il en résulte que C. V. XII représente, par rapport au récit parallèle de V. M. S., une rédaction relativement tardive et que la ville de Kauçambī devait être un des centres où la secte Sthavira était le plus en honneur.

D'autres faits mettent en lumière la part des religieux de Vatsa dans la formation du Canon pali. Dans V. M. S. la relation du premier Concile s'achève après l'éloge de la Loi par Mahākāçyapa. Dans C. V. XII, la clôture de l'assemblée est suivie de deux épisodes : l'un très court relate l'arrivée de Purana et de ses disciples, l'autre beaucoup plus développé, met en scène le bhikkhu Channa. Chargé de notifier à ce disciple la punition qui lui fut infligée par le Buddha, Ananda se rend au Ghosita-arama de Kosambī, où se trouve le coupable et lui annonce qu'il est mis au ban du Samgha. Saisi de remords, Channa entre en méditation et acquiert la qualité d'Arhat, de sorte que l'interdit est ausitôt levé. Ce récit présente d'évidentes analogies avec le Jugement d'Ananda tel qu'il est rapporté dans plusieurs relations du premier Concile. Suivant une tradition assez répandue, Ananda, convaincu d'indignité, aurait été chassé de l'assemblée des cinq cents et, stimulé par cette humiliation, il se serait bientôt élevé au rang d'Arhat. En modelant l'épisode de Channa sur le Jugement d'Ananda, l'auteur de C. V. XI se proposait sans doute de réhabiliter le religieux de Kosambī condamné pour une faute grave. Ne pouvant nier la culpabilité de son confrère qui était de notoriété publique, l'écrivain entreprit de dénaturer la tradition pour la plus grande gloire de Kosambī et l'édification de tous. Il parla de la faute en termes voilés

et montra que le châtiment n'était en définitive qu'un moyen de sanctification : sitôt humilié, Channa s'élève au rang d'Arhat de sorte que toute sanction prise contre lui devient inopérante. Dans le texte pali, ce récit suit de près la confession publique d'Ānanda. Après les nombreuses fautes avouées par ce dernier, celle de Channa, qui d'ailleurs n'est pas spécifiée, ne fait pas impression et paraît excusable. (1)

D'autre part, la procédure suivie pour jeter l'interdit sur le moine de Kosambī est de nature à mettre en relief l'importance du Ghosita-arama. Ananda s'y rend solennellement, accompagné de cinq cents bhikkhu. le premier soin des membres du Concile, après la clôture de l'assemblée, est de dépêcher vers ce monastère une délégation aussi nombreuse, le lecteur crédule est porté à en déduire que, dès le temps du Buddha, Kosambī était le siège d'une très grande communauté. Or l'institution des monastères était étrangère au Bouddhisme primitif: les listes des dhutānga et les plus anciens textes du Suttanipata ne laissent aucun doute à cet égard. (2) Prétendre que le Ghosita-arama était contemporain de Çakyamuni, c'était commettre un anachronisme dont on discerne aisément les raisons : tard venus dans la société des fidèles, les religieux de Kosambi comme ceux de toutes les communautés de l'Ouest étaient en quête d'arguments pour

<sup>(1)</sup> Dans The Buddhist Councils at Rājagaha and Vesālī, Pali Text Society 1908, p. 59 et suiv., le Dr Otto Franke a cherché à expliquer la formation de l'épisode de Channa. Ses remarques, souvent ingénieuses, rendent compte de certains détails, mais laissent dans l'ombre, à mon sens, les causes profondes et vraiment déterminantes. Il ne suffit pas de dire : (p. 62) « This clothes story is placed at Kosambī because the Ghositārāma, in which Channa dwell, was near Kosambī, and Channa dwells there because he does so in C. V. i. 25, 1. » Ce qui importe, c'est de chercher si le rédacteur de C. V. XI n'avait pas quelque raison de s'intéresser à Channa et au Ghositārāma.

<sup>(2)</sup> C'est ce qu'avait déjà noté Burnour (Introduction, p. 311). Cf. Sutta-nipāta v. 274, 406, 464. etc.

établir l'ancienneté de leur monastère. L'épisode de Channa, tel qu'ils le concurent et l'annexèrent au récit du premier Concile, leur permit d'atteindre un double résultat : ils réhabilitèrent Channa qui jusque-là leur faisait tort aux yeux de tous; en même temps, ils laissaient entendre que le Ghosita-arama était un des monastères les plus anciens et les plus vénérables de l'Eglise.

Dans le Parinirvana-sutra des Mula-Sv., Ananda supplie le Buddha de ne pas s'éteindre dans une misérable bourgade, mais plutôt de finir sa vie dans une des six grands cités: Çravastī, Saketa, Campa, Varaņasī, Vaiçalī ou Rajagrha (Tripit. éd. Tōk., XVII, 2, p. 79b, col. 19). Dans un autre Nirvana-sutra, le Fo-pan-ni-yuan-king, Ananda énumère les mêmes villes dans un ordre un peu différent : Çravastī, Saketa, Campa, Rajagrha, Varaņasī et Vaicalī (Tripit. éd. Tok., p. 17°, col. 14). L'exhortation d'Ananda, est reproduite dans les Mahaparinibbana et Mahasudassana suttanta; mais la liste des villes a été modifiée: «Seigneur, dit Ānanda, il y a d'autres grandes cités : Campa, Rajagaha, Savatthi, Saketa, Kosambī et Benarès» (Rhys Davids, S. B. of the B. II, p. 161 et 199). La ville du pays de Vatsa s'est substituée à Vaiçalī. Cette fois encore, le texte pali s'écarte de la version traditionnelle pour favoriser Kosambī.

Les récits de la fin du Maître et des deux premiers Conciles sont parmi les morceaux les plus importants du Dharma et du Vinaya Pitaka. Dans les trois fragments que nous venons d'étudier, la rédaction des Sthavira présente la même déviation par rapport à celle des Sarvastivadin: partout se manifeste le souci d'exalter Kosambī et ses monastères. Puisque ce parti-pris se révèle dans des textes fondamentaux et très différents, il est probable que l'ensemble des écrits canoniques qui composaient à l'origine le patrimoine des Sthavira fut refondu, classé et remanié dans les monastères du pays de Vatsa. En d'autres termes, il semble que les religieux de Kosambī aient élaboré une première ébauche du Canon pali.

Cette induction n'est point en désaccord avec ce que nous savons de la répartition des dialectes moyen-indiens. Bien que l'origine du pali soit une question controversée, on peut affirmer que cette langue religieuse n'a pris naissance ni sur le domaine de la magadhī ni dans les pays du Nord-Ouest. Plus précisément, il semble qu'on doive chercher son berceau dans un périmètre limité au nord par la frontière des .Çurasena, à Î'est par une ligne passant quelque part au delà de Sanchi et de Barhut, au sud par les monts Vindhya et à l'ouest par le méridien de Nasik, c'est-à-dire dans une région dont les deux pôles sont Kauçambī au nord-est et Ujjayinī au sud-ouest. De ces deux villes, la seconde surtout est connue comme centre de civilisation, de sorte qu'un certain nombre de savants ont été tentés d'en faire aussi une capitale linguistique. (1) Sans contester que l'école d'Ujjayinī ait exercé une influence sur le développement du Canon pali et la diffusion de la secte Sthavira, j'estime qu'à l'origine cette secte avait ses attaches positives dans le pays de Vatsa. C'est du moins ce qui paraît ressortir de la comparaison que nous venons d'instituer entre des fragments parallèles du Dharma et du Vinaya Piţaka.

Ceci nous conduit à préciser les notions générales posées au commencement de cette Introduction. Nous avons jalonné trois étapes principales sur la route du Bouddhisme vers le nord-ouest : Magadha, Mathura et Cachemire, et nous observions que la doctrine s'était en même temps propagée le long d'autres voies commerciales, notamment vers le sud-ouest, suivant l'axe Kauçambī, Sanchī, Ujjayinī et Barygaza. A chacune de ces directions correspondent des tendances particulières. Entraînée vers des régions excentriques, la doctrine se différencia peu à peu. C'est à Mathura que paraît s'être affirmée la secte Sarvastivadin avec un canon rédigé en sanscrit. D'autre part,

<sup>(1)</sup> Cf. Otto Franke, Pāli und Sanskrit, p. 138.

certains textes fondamentaux du canon pali portent la marque de l'école de Kauçambī. Les sectes Sarvastivadin et Sthavira auraient donc eu dès l'origine une orientation distincte: la première était plutôt tournée vers le Cachemire et le Gandhara, la seconde vers Ujjayinī et Barygaza.

Il reste à marquer un synchronisme entre les phases de leur développement. Les Sthavira étaient-ils en avance sur leurs rivaux? Ces deux groupes réagirent-ils l'un sur l'autre ou bien poursuivirent-ils en toute indépendance leurs destinées particulières? L'analyse de la Geste d'Açoka et la recherche des circonstances dans lesquelles elle a évolué vont nous permettre d'observer dans un cas précis les relations et l'influence réciproque des écoles de Kauçambī et de Mathura.

\* \*

Du jour où Kauçambī fut le siège d'une importante communauté bouddhique, les écrivains locaux voulurent lui donner son brevet de « terre sainte ». Ils prétendirent que le Buddha y avait séjourné. La légende d'Udena, roi de Vatsa, telle qu'elle est racontée dans l'Atthakatha du Dhammapada, appartient sans doute au folk-lore ancien de cette région. Elle nous apprend qu'au temps de Çakyamuni trois marchands nommés Ghosita, Kukkuta et Pavariya vivaient à Kosambī. Ils firent bâtir trois grands vihara : le Ghosita-arama, le Kukkuța-arama et le Pavariyaka-arama; et le Maître invité par eux consentit à séjourner dans chacun de ces monastères (Dhammapadaatthakatha I p. 208). Cette partie du récit avait pour objet de prouver que les grands couvents de Kosambī étaient contemporains du Buddha et avaient été sanctifiés par sa présence. Le texte est d'ailleurs instructif en ce qu'il vient confirmer nos vues sur le rôle joué par les çreşthin dans la diffusion du Bouddhisme. Qu'on en rapproche le don du Jetavana par Anathapindika et maint autre exemple. Il apparaît qu'en bien des cas la religion

nouvelle dut ses premiers établissements à des personnes enrichies dans le négoce.

Plus tart, les chroniqueurs s'appliquèrent à exalter ces humbles débuts en relevant la condition des donateurs. Ils cherchèrent à l'Eglise de plus nobles patrons parmi les rois et les ministres. Dans le Divyav. Ghosila est un des trois ministres du roi de Kauçambī (Divyavadana, XXXVI, p. 529). D'après les Tibétains, qui reproduisent sans doute une source indienne, quatre rois naquirent en même temps que le Buddha et furent en rapport avec lui: à Çravastī Prasenajit, à Rajagrha Bimbisara, à Ujjayinī Pradyota et à Kauçambī Udayana (Schiefner, Tibetische Lebensbeschreibung, p. 235). Les écrivains sacrés ont groupé ces personnages autour du Buddha pour lui faire un cortège composé des plus grands héros de la légende, mais aucun témoignage historique ne garantit qu'ils aient tous vécu dans le même temps, ni surtout que ces rois aient connu le Maître personnellement. Dans l'Atthakatha du Dhammapada, Udena (= Udayana) entend finalement la prédication de Çakyamuni. De même dans le Makandika-avadana qui est le 36° récit du Divyav., le Buddha a pour auditeur le roi de Kauçambī. d'autres ouvrages, Dharmapada traduit en chinois et Udayana-Vatsa-raja-pariprccha, ce prince est dépeint sous les traits d'un fervent disciple du Buddha (LACÔTE, Essai sur Gunādhya et la Brhatkathā, p. 264—265). On discerne encore dans tous ces récits l'influence des bouddhistes de Kauçambī désireux de prouver l'ancienneté de leur confrérie et de lui assigner dès l'origine un illustre protecteur.

Faire du Buddha l'hôte du Ghosita-arama et changer en un zélateur du Bouddhisme le héros local Udayana, c'étaient assurément d'ingénieux artifices, mais qui ne pouvaient mener bien loin. La vie d'Udayana, telle qu'elle était fixée dans la mémoire du peuple, n'était rien moins qu'édifiante. Il était impossible de transformer profondément la légende d'un roi cruel et connu surtout par ses crimes. Pour projeter sur les origines de l'Eglise de Kaucambi l'éclat d'une renommée moins profane et plus pure, il fallait un saint patron qui fût pour cette communauté ce qu'était Upagupta pour la confrérie de Mathura. Ce personnage fut Pindola Bharadvaja.

D'après le commentaire des Theragāthā palies, « Pindola était né au temps du Buddha comme le fils d'un chapelain du roi Udena à Kosambī . . . » (Cf. MRS RHYS DAVIDS, Psalms of the Brethren, p. 110). La tradition est constante qui rattache Pindola au pays de Kauçambī et l'associe au roi de Vatsa, Udayana. Dans un sutta du Samyutta-nikaya dont l'équivalent se retrouve dans le Samyukta-agama, Udayana vient trouver Pindola Ghosita-arama et lui demande pour quelle raison les bhikşu les plus jeunes ont déjà une attitude si digne. Pin-t'cou-lou-t'ou-lo-chö wei ycou-t'o-yen wang chouo fa yuan king (Nanjio 1347) Pindola répondant à une question d'Udayana montre la vanité des grandeurs royales par une longue série de comparaisons. Le commentaire en prose du Jataka pali rapporte également une légende qui met en présence Pindola et le roi de Vatsa. Tous ces textes sont analysés dans le très important mémoire de Sylvain Lévi et Ed. Chavannes sur les Seize Arhat protecteurs de la Loi (p. 85 à 88 du tirage à part).

Si Pindola était un des premiers religieux originaires de Kauçambī, on comprend que les fidèles de ce pays l'aient choisi pour patron et se soient efforcés de le mettre au rang des grands saints. On ne pouvait lui faire jouer un rôle important auprès du Buddha: la place était prise par des personnages célèbres depuis plus longtemps. l'époque où Kauçambī devint le siège d'une communauté florissante, la légende de Çakyamuni était à peu près fixée; le nouveau saint n'y pouvait paraître qu'au dernier plan, comme un comparse. Il ne restait pas d'autre ressource que de l'introduire dans un cycle plus récent, dont la matière plus molle pût encore recevoir de nouvelles empreintes. On

va voir que précisément, la légende d'Açoka achevait de s'élaborer dans cette même région de Kauçambī et probablement à la même époque où Pindola devenait célèbre. La fusion de ces éléments était presque inévitable. C'est dans le cycle du grand Cakravartin que Pindola occupera la place éminente que lui assigne l'orgueil de ses compatriotes.

L'entrevue de Pindola et d'Açoka est racontée dans les quatre recensions de l'Açokav. Ces textes parallèles ont été étudiés en détail par Sylvain Lévi et Ed. Chavannes. Je reproduis ici d'après la traduction qu'ils en ont donnée, le début du récit du Divyav.

Divyav., XXVII, p. 399: (Le roi Açoka adresse une invitation au clergé bouddhique; trois cents milliers de bhiksu répondent à l'appel.) « mais personne n'occupait le siège de l'ancien (vrddhāsana). Le roi dit : Pourquoi donc ce siège d'ancien n'est-il pas occupé? Il y avait là un ancien nommé Yaças qui possédait les six supersavoirs; il dit: Grand roi, c'est le siège de l'ancien! Le roi dit: Y a-t-il, ô vieillard (sthavira), quelqu'un de plus ancien que toi? Le vieillard dit : Oui, grand roi; il y en a un que le meilleur des êtres parlants, le souverain maître, a déclaré le premier des rugisseurs. C'est à Pindola Bharadvaja, sire, qu'appartient ce siège, le premier! Alors le roi, tel qu'une fleur de kadamba, frissonnant dans tous ses pores, dit: Y a-t-il un moine qui ait vu le Buddha et qui soit encore vivant? Le vieillard répondit: Oui, grand roi, Pindola Bharadvaja (c'est son nom) a vu le Buddha, et il est encore vivant. Le roi dit : Vieillard, est-il possible que je le voie? Le vieillard dit : Grand roi, tu vas le voir maintenant. Voici le moment où il arrive . . . » (Les seize Arhat protecteurs de la Loi, p. 120).

Comme on le voit, les écrivains de Kauçambī en ont usé avec Pindola de la même manière que ceux de Mathura à l'égard d'Upagupta. Dans les deux villes, on a voulu honorer un saint local en montrant qu'il avait reçu l'hommage du Cakravartin Açoka. Mais tandis qu'il n'y

avait pas difficulté à tenir pour contemporains Açoka et Upagupta, le rapprochement de Pindola et du grand roi constituait un criant anachronisme. Pindola était connu comme un disciple du Buddha. Comment pouvait-il encore paraître à la cour des Maurya? On se tira d'affaire en affirmant que ce religieux n'était pas mort et que, pendant des siècles, il continuerait de veiller sur la Loi sans pouvoir entrer dans le Nirvana.

Cette solution ne fut pas adoptée sans raison. Elle était suggérée au rédacteur de l'Açokasūt. par des représentations qui s'étaient groupées de bonne heure autour du nom de Pindola. Si on admit que ce dernier, seul d'entre les disciples de Çakyamuni, s'était vu interdire l'accès du Nirvana, c'est qu'on le savait coupable et passible d'un châtiment. Avant d'analyser la suite du récit de l'Açokasūt., il convient donc d'examiner les antécédents de Pindola.

Dès une époque probablement très ancienne, son intempérance était bien connue. Un récit de V. M. S. dans la Section des Remèdes (*Bheṣajya-vastu*) illustre ce travers et en explique l'origine. Prié d'exposer son passé, Pindola répond par ces vers : (1)

«Jadis je naquis dans une famille noble; à côté de mes parents j'étais indépendant. Mon père m'avait ordonné de diriger ses magasins et de veiller sur mes parents. Mon cœur était toujours avare; à mes frères et à mes sœurs ainsi qu'aux serviteurs, je ne donnais ni vêtements ni nourriture. Ma mère, elle aussi, m'ayant demandé de la nourriture, je ne lui en donnai pas. Ma bouche, en outre, proféra ces paroles mauvaises: Vous pouvez manger des tuiles et des pierres. Par la force de cette mauvaise

<sup>(1)</sup> Cf. Les Seixe Arhat protecteurs de la Loi, p. 90. Dans la discussion qui va suivre, j'ai très largement utilisé les textes rassemblés par Sylvain Levi et Ed. Chavannes. Je renvoie le lecteur, une fois pour toutes, à leur admirable Mémoire.

action je tombai dans les grands enfers, le grand enfer brûlant (Pratapana) et celui de la Corde noire (Kalasūtra). En ces lieux j'endurai toutes sortes de souffrances. Après avoir enduré des souffrances dans les enfers, j'obtins de naître parmi les hommes; mais, par la force de cette mauvaise action, je continuais de dévorer des tuiles et des pierres; quand venait l'heure du repas, jamais je n'avais assez à manger; la faim et le soif me torturaient; et par là j'endurais constamment des tourments. J'en suis maintenant à mon dernier corps; né parmi les hommes, je suis sorti du monde, et en personne je sers le grand maître, qui a l'Illumination parfaite sans supérieure. Parce que j'ai pu sortir du monde, dans la religion du lion des Çakya, j'ai pu obtenir de devenir Arhat; j'ai cessé de brûler et je goûte la fraicheur. Bhagavat a fait pour moi cette prédiction: quand vous aurez chassé les passions, en fait de rugissement-de-lion vous aurez le premier rang. Maintenant, quoique j'aie obtenu les pénétrations surnaturelles, je continue à manger des tuiles et des pierres. Même si je devais traverser cent kalpa, l'acte que j'ai commis ne disparaîtrait pas. O anciens, sachez-le maintenant : je me rappelle cet acte mauvais du passé; j'ai déjà subi toutes sortes de souffrances; ce qui reste de mon acte maintenant doit s'épuiser. Mon nom est Pindola. Maintenant en présence de la grande assemblée, j'expose mon acte du passé, au milieu du grand lac sans brûlure (Anavatapta) ».

Sylvain Lévi et Ed. Chavannes ont montré que le nom même de Pindola « cadrait bien avec l'idée d'un moine goulu; il est évidemment en rapport de parenté avec le mot pinda qui signifie au propre « la boulette » et spécialement « la boulette de riz cuit » mais qui a passé de là, par un développement normal, au sens de « nourriture » en général et, avec une valeur plus restreinte, « la nourriture donnée en aumône à un moine » (Les Seize Arhat, p. 91).

Pindola, comme son nom l'indique, avait donc des l'origine la réputation d'un moine glouton. Cette donnée triviale ne pauvait manquer de choquer les dévots, et particulièrement ceux de Kauçambī. Aussi voyons-nous certains écrivains, qui précisément appartiennent à la secte Sthavira, faire effort pour édulcorer la tradition.

D'après le commentaire déjà cité des Theragāthā palies, Pindola reçut un jour la visite d'un de ses anciens amis, qui était brahmane et avaricieux. Le Thera lui persuada de faire une offrande qu'il se chargeait de transmettre à la Communauté. Mais parce que le brahmane croyait que le Thera était cupide et cherchait son avantage personnel, Pindola se mit à l'instruire sur les avantages que procurent les dons faits aux religieux, en disant:

Je ne vis pas dans l'inconduite; la nourriture ne me tient pas au cœur. La machine est entretenue par la nourriture; c'est pourquoi je m'en vais quêtant . . . »

Le Milinda panho cite deux autres vers non moins édifiants qu'il attribue également à Pindola:

- « Le sage qui a reconnu dans le corps sa vraie nature, qui l'a bien discernée, reste absolument isolé au milieu des objets des sens » (Milinda, p. 398).
- « Dans l'enfer, des périls terribles; dans le nirvāna, un bonheur immense; voilà les deux objets que le yogin doit considérer» (ibid. p. 404).

D'après l'*Udāna* pali, IV, 6, c'est à propos de Piṇḍola que le Buddha prononça une de ses stances les plus célèbres, que le *Dhammapada* a recueillie (v. 185): « . . . Bhagavat regarda le Vénérable Piṇḍola Bhāradvāja qui était assis, non loin de lui, accroupi, le buste dressé, en moine des forêts, en moine qui vit d'aumônes, etc. . . . Et quand il l'eut vu, sur le champ, il prononça cette formule:

« Ne dites pas de mal; ne faites pas de mal; enfermez-vous bien dans les défenses; connaissez bien la modération en fait de nourriture; ayez votre couche et votre siège à l'écart; appliquez-vous dans le domaine de l'esprit; tel est l'enseignement des Buddha.» Enfin le texte en prose qui accompagne les vers du Jātaka pali montre Pindola enseignant la Loi aux femmes du roi Udena (Mātaṅgajātaka, IV, 375). Ce prince, « sous l'empire de la colère, fit verser sur le corps du Thera un panier de fourmis rouges. Le Thera, du haut de l'espace, adressa une leçon au roi; puis il descendit au Jetavana, devant la salle du Buddha . . . »

Dans l'anecdote du Bheşajyu-vastu de V. M. S., Pindola se présentait comme un religieux glouton. Au contraire, dans le recueil des Theragāthā palies, il prêche la tempérance et la modération. Le premier texte reflète certainement des conceptions plus archaïques. Sans doute, ce n'est point par hasard que tous les ouvrages palis cités plus haut s'accordent à représenter Pindola dans une attitude édifiante et respectable (1). Cette fois encore les Sthavira s'opposent aux Sarvāstivādin en ce qu'ils ont corrigé des traditions anciennes pour favoriser Kauçāmbī et ses saints.

La gourmandise des moines a toujours excité l'imagination populaire. La gloutonnerie de Pindola fut le sujet de plusieurs contes qui nous ont été conservés. L'un d'eux, que nous venons de reproduire, se trouve dans V. M. S. à la Section des Remèdes. Les divers Vinaya en renferment au moins deux autres.

Mahīçāsaka Vinaya chap. 26, (Tōk. XVI, 2, 51<sup>a</sup>; Les Seize Arhat . . . p. 99 à 103).

La première scène se passe à Vaiçalī. Les Licchavi avaient trouvé un bol en santal tête de bœuf. « Ils le placèrent à la cime d'un arbre élevé et firent cette procla-

<sup>(1)</sup> Il est à noter que si l'Udāna pali rattache à Pindola l'origine du vers 185 du *Dhammapada*, ni l'Aṭṭhakathā tardive, ni les commentaires du *Dhammapada* en chinois et en tibétain ne mentionnent Pindola à propos du même vers. (Les Seize Arhat, p. 88.) C'est donc uniquement chez les Sthavira, et pendant un temps limité, que le souvenir de Pindola fut associé à la stance 185 du *Dhammapada*.

mation : Si quelqu'un doué de force surnaturelle peut le prendre, nous le lui donnons. Alors Pindola dit à Maudgalyayana : Le Buddha a dit que vous étiez le premier par vos facultés surnaturelles. Pourquoi ne le prenez-vous pas? Maudgalyayana répondit : Vous aussi, vous possédez des facultés surnaturelles. Allez donc le prendre. Alors l'indola le prit pour le donner aux moines . . . >

L'épisode suivant se déroule à Rajaggha. Pindola s'est engagé à convertir la sœur d'un maître de maison nommé Pa-t'i. Il se rend auprès d'elle au moment où elle fait de sa main une galette. Elle refuse de lui donner à manger. Le moine manifeste de plusieurs façons sa puissance surnaturelle; mais cette femme répète sans cesse : Je ne vous donnerai rien. Or non loin de Rajagyha se trouvait une grosse pierre. «Pindola s'assit dessus et avec la pierre il entra en volant dans Rajagrha. En voyant cela, les gens qui étaient dans la ville eurent tous grand peur. Ils craignaient que la pierre ne tombât sur le sol; il n'était aucun d'eux qui ne s'enfuit. Alors la pierre arriva au dessus de l'habitation de la sœur ainée du maître de maison; et alors la pierre s'arrêta et ne s'en alla plus. Cette femme en la voyant eut grand peur; son cœur fut estrayé; ses poils se hérissèrent, et les mains jointes elle dit à Pindola: Je vous prie de me donner la vie sauve. Déposez la pierre dans son endroit primitif et je vous donnerai à manger. Pindola s'en revint alors en emportant la pierre qu'il plaça dans son endroit primitif ». Finalement, la sœur du maître de maison se convertit et recut les cinq défenses. Quant à Pindola, il fut blâmé par le Buddha, qui dit aux bhiksu : Dorénavant il n'est plus permis de manifester des facultés surnaturelles.

Nous avons ici deux contes distincts. Le premier, qui est relatif à un bol en bois de santal, se retrouve plus développé dans d'autres Vinaya. Le second est formé d'un noyau ancien très peu édifiant enveloppé dans une histoire moralisatrice : celle de la conversion de la sœur aînée de

Pa-ti. La partie ancienne peut se résumer ainsi : Désireux de se procurer une galette qu'une femme refuse de lui donner, Pindola s'élève dans les airs avec une grosse pierre; et la femme, craignant d'être écrasée, s'empresse de lui offrir ce qu'il désire. A l'origine, ce conte illustrait l'impudence du moine ne reculant devant aucun moyen pour satisfaire sa gourmandise.

Vinaya des Sarvastivadin, chap. 37 (Che song liu, Tōk. XVI, 5 p. 40°. Les Seize Arhat, p. 103 à 107).

Un maître de maison de Rajagrha fait un bol en bois

Un maître de maison de Rajagrha fait un bol en bois de santal. Il le suspend à un poteau élevé et prononce ces paroles : Si un sramane ou un brahmane, sans se servir d'échelle ou de bâton, peut le prendre, qu'il l'emporte! Pindola l'ayant appris, s'approche du maître de maison et s'assied auprès de lui. « Aussitôt il entra dans la contemplation de dhyāna correspondante; puis, sur son siège, il étendit la main, prit le bol et le montra au maître de maison. Celui-ci lui dit : Conformément à ce que j'ai dit auparavant, cet objet vous appartient. Le maître de maison dit encore : Donnez-le moi pour un instant. Alors il prit le bol, rentra chez lui, le remplit avec de la bouillie de riz et le donna à Pindola. Quand Pindola eut mangé, il prit le bol et le montra aux bhikşu en disant : « Vous autres, regardez ce bol; son parfum est exquis ». Le Buddha ayant appris la chose, blâma Pindola et lui dit : Jusqu'à la fin de cette vie corporelle, je vous bannis. Vous ne devez plus rester dans ce Jambudvīpa. Alors Pindola entra dans le samādhi convenable, disparut du Jambudvīpa et parut dans le Godanī.

Ce conte est étroitement apparenté au premier récit du Vinaya des Mahīçāsaka, et diffère sensiblement du deuxième épisode rapporté dans ce Vinaya. Dans un cas, Piṇḍola étend miraculeusement le bras pour décrocher un bol en bois de santal; dans l'autre, il s'élève en l'air avec une grosse pierre afin d'effrayer une femme. Toutefois ces deux thèmes ont ceci de commun que ce sont des

prodiges accomplis par un religieux pour satisfaire sa convoitise. Quand les rédacteurs des Vinaya voulurent commenter le précepte qui interdit de manifester devant la foule des facultés surnaturelles, ils se souvinrent de Piṇḍola. L'auteur du Vin. des Sarvastivadin rapporta l'anecdote du bol de santal. L'auteur du Vin. des Mahīçasaka développa le thème de la pierre emportée dans les airs et ne cita que pour mémoire l'anecdote du bol de santal. Dans tous les cas, ces contes étaient détournés de leur destination primitive. Ils ne servaient plus à illustrer la gourmandise de Piṇḍola, mais à prouver qu'il ne convient pas de manifester devant la foule des pouvoirs surnaturels.

Vinaya des Sthavira, Culla Vagga V, 8 (Les Seize Arhat, p. 94).

Un notable de Rajagaha suspend au sommet d'une perche un bol taillé dans un bloc de santal et dit : S'il y a un sramane, un brahmane qui soit un Arhat et qui ait des pouvoirs surnaturels, qu'il prenne la sébile; je la lui donne. Jusque là le récit est presque identique à celui des Sarvastivadin; mais plus loin l'écrivain paraît s'être souvenu du prodige de la pierre emportée dans les airs. Pindola ne décroche pas le bol en étendant le bras. Il s'élève dans l'espace, saisit le bol et fait trois fois de suite le tour de Rajagaha devant la foule émerveillée.

Dharmagupta Vinaya, chap. 51 (Sseu fen liu, Tōk. XV, 6, p. 34°. Les Seize Arhat, p. 96 à 98).

Un maître de maison de Rājagrha taille un bol dans un gros morceau de bois de santal et le suspend au sommet d'un grand poteau. Il proclame ceci : Si dans cette ville il y a un sramane ou un brahmane qui soit un Arhat et doué de force surnaturelle, il pourra emporter ce bol. Jusque-là le thème du bol de santal est exactement reproduit; mais plus loin reparaît le thème de la pierre. En ce temps, Pindola et Mahā Maudgalyāyana étaient assis sur une grande pierre. Le second dit au premier : Vous êtes un Arhat; vous pouvez prendre le bol. « Alors

Pindola ayant entendu les paroles de Maudgalyāyana, avec la pierre fit bondir son corps dans les airs. Il tourna sept fois autour de la ville de Rājagrha. Les gens du pays s'enfuyaient tous de côté et d'autre en s'écriant que la pierre allait tomber ». Pindola prit le bol et le remit au maître de maison qui le remplit d'excellente nourriture.

Déjà, dans le Vinaya pali, il était visible que le thème du « bol de santal » avait été contaminé par celui de « la pierre emportée dans les airs ». Dans le Vin. des Dharmagupta, le mélange des deux contes est encore plus sensible.

Ayant distingué les divers récits où étaient racontées les fautes de Pindola, il est possible de déterminer celle de ces sources à laquelle a puisé l'auteur de l'Açok'asūt. Voici la version du Divyāv.:

Le roit dit: Vieillard, où as-tu vu Bhagavat et comment? Le vieillard (Piṇḍola) dit: Quand . . . etc. (miracle de Çrāvastī, miracle de Saṃkāçya). Et aussi quand, sur l'invitation de Sumāgadhā, la fille d'Anāthapiṇḍada, il se rendit à Puṇḍavardhana par des moyens magiques, en compagnie de cinq cents Arhat. Alors, moi, par des moyens magiques, saisissant un rocher de la montagne, je m'élançai vers le ciel et je me rendis à Puṇḍavardhana et pour cette raison Bhagavat me lança cette injonction: Tu n'auras pas de Parinirvāṇa tant que la Loi n'aura pas disparu».

A-yu-wang-king et Tsa-a-han-king reproduisent assez fidèlement ce passage du Divyāv. L'A-yu-wang-tchouan rapporte l'épisode en ces termes : «Lorsque Sou-mo-kia-ti dans la ville de Pleine-richesse (Pūrṇavardhana), invita le Buddha, les cinq cents Arhat manifestant chacun leurs transformations surnaturelles arrivèrent dans la ville de Pleine-richesse. Moi, en cette occasion, je me transformai magiquement de manière à être assis dans la grotte de joyaux d'une montagne de joyaux, et je me rendis dans la ville de Pleine-richesse. » Il n'est plus question ici

de la punition infligée à Pindola par le Buddha (Les Seize Arhat, p. 122-123).

L'auteur de l'Açokasut. a reproduit le thème de la pierre emportée dans les airs; mais il a modifié les circonstances du récit. Ce n'est plus à Rajagrha; c'est en se rendant avec le Maître à la ville de Pundavardhana que Pindola manifeste sa puissance surnaturelle. Il est facile d'expliquer ce changement, si on admet que l'épisode de l'Açokasūt. a été rédigé à Kauçambī, par des compatriotes de Pindola, disposés à l'excuser. Quand le Buddha se rendit à Pundavardhana, il y alla par la voie des airs, ainsi que les cinq cents Arhat qui l'accompagnaient. Pindola était en droit de les imiter; on ne saurait lui faire grief de s'être élevé comme eux dans les airs par sa force magique. Voilà donc notre Arhat à peu près disculpé. Mais à trop atténuer sa faute, on rendait tout châtiment impossible. Dans l'A-yu-wang-tchouan, Pindola suit les Arhat qui « manifestent des transformations surnaturelles ». Lui même, pour ne pas paraître moins puissant, change en une grotte de joyaux son rocher traditionnel. Dans ces conditions, il était à l'abri de tout reproche, et c'est pourquoi le compilateur de l'A. W. Tch. s'est logiquement abstenu de le faire blâmer par le Buddha.

On voit combien le thème de la pierre aérienne s'est diversifié, depuis les anciens contes dont nous ne possédons que des rédactions atténuées jusqu'aux recensions les plus tardives de l'Açokav. A l'origine, Pindola soulevait un bloc de rocher pour extorquer une galette à une femme. Bientôt cette donnée parut scandaleuse. Dans le Vin. des Mahīçāsaka, elle est à peine déguisée. Mais dans le Vin. des Dharmagupta, le thème de la pierre est un élément accessoire du récit : on ne reproche plus au religieux que de s'être procuré un bol de santal par des moyens surnaturels. Dans les recensions les plus anciennes de l'Açokav., la faute est encore atténuée : c'est pour accompagner le Buddha que Pindola s'envole avec son rocher. Enfin,

dans l'A. W. Tch., il n'est pas plus coupable que ses cinq cents compagnons; et la pierre dont à l'origine il faisait si mauvais usage est devenue la niche merveilleuse où s'abrite un saint.

L'attitude des anciens conteurs s'oppose à celle des écrivains plus récents. Les premiers faisaient la satire d'un moine gourmand; les autres, et particulièrement l'auteur de l'Açokasüt., ne peuvent se défendre de témoigner leur sympathie à Pindola. Ceci ne ressort pas seulement du récit de la faute, mais aussi de l'exposé du châtiment. Dans l'anecdote du Bhesajya vastu de V. M. S., Pindola, après un séjour dans l'enfer, était encore condamné à manger des pierres et des briques. Dans le Vin. des Sarvastivadin, il était simplement banni du Jambudvīpa. Dans le Divyav., le Buddha dit à Pindola : « Tu n'iras pas dans le Nirvana tant que cette Loi n'aura pas disparu». Le Tsa-a-han-king est plus explicite. La sentence prononcée par le Buddha y est rapportée en ces termes : « Vous resterez dans le monde sans atteindre au Nirvana; vous protégerez et maintiendrez ma Loi correcte et vous empêcherez que ma Loi ne soit détruite ». A ce stade, la punition n'est plus une cause de honte mais de gloire pour le coupable. Du moine glouton qui, dans les premiers siècles, était un objet de raillerie, ses compatriotes ont fait un saint qui, pour avoir manifesté sa puissance surnaturelle, s'est vu imposer la tâche glorieuse de veiller sur les destinées de la Loi.

En définitive, la légende de Channa et celle de Pindola ont évolué dans le même sens. Ces deux moines résidaient à Kauçambī, et les traditions les plus anciennes les représentaient comme des personnages peu recommandables. N'est ce pas l'indice d'un préjugé défavorable à cette ville? Avant d'être le siège de communautés florissantes, le pays de Vatsa était peut-être regardé avec mépris par les religieux des communautés orientales et on admettait qu'il n'en pouvait sortir que des êtres bornés, gourmands ou licencieux. Channa et Pindola auraient alors personnifié, aux yeux des gens du Magadha, les religieux peu zélés d'une province excentrique où la Loi n'avait pas encore prospéré. Plus tard, devenus nombreux et influents, les moines de Kauçambī s'efforcèrent de lutter contre ce préjugé en réhabilitant leurs confrères. On a vu comment ils s'y prirent en ce qui concerne Channa. La défense de Pindola ne fut pas présentée d'une manière moins ingénieuse.

Au total, on peut compter trois éléments dans l'épisode de l'Açokasūt. où Pindola est mis en scène: a) l'arrivée du saint vieillard qui vient présider l'assemblée de tous les Arhat, b) le récit de sa faute antérieure, c) l'exposé de son châtiment. On comprend maintenant comment ces éléments se sont agrégés. Désireux d'élever leur compatriote au rang des grands saints, les écrivains de Kauçambi ont imaginé de lui faire tenir une place éminente dans la Geste d'Açoka. Quand ce prince adresse une invitation aux Arhat de tout l'univers, Pindola se présente. Etant le plus vieux de l'assemblée, il occupe le siège de l'ancien. Il apparaît alors supérier à Yaças lui-même et de cette façon la confrérie de Kauçambī est glorifiée dans la personne de son patron. Mais pour que ceci fût vraisemblable, il fallait expliquer la survie de Pindola. Une vieille histoire en fournit le moyen. Des récits qui représentaient ce moine coupable de gourmandise, on ne retint que le souvenir d'une faute vénielle, ensuite de quoi Pindola aurait été condamné à demeurer en ce monde pour veiller sur la Loi. Cette concession faite aux idées anciennes était fort habile. En rattachant une fiction récente à des traditions séculaires, on lui donnait une apparence de vérité; on expliquait de façon satisfaisante la survie du saint vieillard; en même temps on fondait son culte en faisant de lui le Protecteur de l'Eglise universelle.

Il ressort de ce qui précède que l'épisode de la réception de Pindola tel qu'il est raconté dans l'Açokasūt. a été imaginé par les compatriotes de ce saint pour le glorifier et lui conférer la dignité de Protecteur de la Loi. Cette conclusion a un corollaire important. Si l'Açokasūt. renferme un épisode composé à Kauçāmbī, il faut que ce sūtra ait été rédigé dans cette ville ou qu'il y ait été remanié. Il convient de choisir entre ces deux alternatives.

Avant l'arrivée de Pindola, Açoka et Yaças sont en présence. Survient ensuite le saint vieillard qui occupe le siège de l'ancien et rejette Yaças au second rang. Il semble qu'ici, comme dans l'épisode d'Upagupta, nous soyons en droit de distinguer deux couches traditionnelles : un cadre ancien caractérisé par la prééminence de Yaças et un récit plus récent où Pindola usurpe la première place. Le dialogue de Yaças et d'Açoka serait alors destiné à souder au reste du sūtra la scène de la réception de Pindola. Dans cette hypothèse, le choix des religieux mis successivement en rapport avec le grand roi aurait été déterminé par des considérations locales. Les moines du Kukkuţa-ārāma de la capitale auraient d'abord raconté que Yaças, le président du deuxième Concile, avait été à la fois abbé de leur monastère et directeur spirituel d'Açoka. Plus tard, dans le cadre ainsi constitué, un écrivain de Kauçāmbī aurait inséré un épisode tendant à substituer Pindola à Yaças. Enfin l'Açokasūt. serait parvenu à Mathurā et, pour des raisons analogues, on y aurait introduit le patriarche Upagupta. Si cette analyse est exacte, on peut distinguer trois grandes phases dans l'évolution de la légende d'Açoka : a) la Geste d'Açoka s'élabore au Magadha, b) l'Açokasut. se forme par adjonction d'une scène où paraît Pindola, c) l'Açokasut. reproduit l'Açokasut. auquel on ajoute encore un nouvel épisode. A chaque état de la légende correspond un saint : Yaças— Pindola—Upagupta qui représente lui-même un centre religieux et intellectuel : Pāṭaliputra—Kauçāmbī—Mathurā.

Il semble que, d'une part les textes canoniques, d'autre part la Geste d'Açoka se soient transmis suivant des voies toutes différentes. L'Açokasut, contient un épisode inspiré par le particularisme des religieux de Kauçambī. Cet ouvrage est donc parvenu à Mathura par l'intermédiaire des moines de Vatsa. Au contraire, l'Açokav., au chapitre du 1<sup>rt</sup> Concile, ignore totalement l'aventure de Channa qui caractérise le texte pali de C. V. XI. Le récit de la fin du Mastre et la relation du deuxième Concile insérés dans V. M. S. ne présentent aucun des traits qui, dans les écrits correspondants du Canon des Sthavira paraissent dus à l'initiative des écrivains de Kaucambi. D'une manière générale, il semble que les textes proprement canoniques aient passé sans intermédiaire de la collection magadhienne dans le Canon Sarvastivadin, tandis qu'un récit légendaire tel que la Geste d'Açoka n'est parvenu à Mathura qu'après avoir reçu l'empreinte des écrivains de Kauçambi.

A quoi tient cette différence de traitement? Les premiers textes canoniques étaient rédigés en dialecte magadhien. Quand les sectes Sthavira et Sarvastivadin s'affirmèrent dans les régions de Kauçambi et de Mathura, chacune d'elle disposait d'une langue littéraire, source de prestige et instrument de propagande. Aussi s'empressa-t-on de traduire les Écritures, en sanscrit à Mathura, en pali à Kauçambī. Ces traductions furent effectuées directement sur l'original magadhien puisque les innovations caractéristiques de l'Ecole de Kauçambī font défaut dans le Canon des Sarvastivadin.

Pour un texte littéraire, il devait en être autrement. Le dialecte magadhien qui suffisait à peine à la rédaction des textes canoniques était décidément impropre à l'éclosion d'œuvres raffinées. On conçoit que de nombreuses légendes se soient formées dans les communautés de l'Est, mais il est difficile d'admettre qu'elles s'y soient fixées sous une forme définitive. Précisément, les écrivains de Kauçambī ont dû emprunter aux conteurs de Paţaliputra le cadre et

les principaux développements de la légende d'Açoka; mais il leur appartenait d'en tirer une œuvre proprement littéraire. Rédigé dans une langue nombreuse, vivant, dramatique, étoffé, l'Açokasut. était très différent des sutra canoniques, secs et monotones, en dialecte magadhien. Il dut avoir un grand retentissement. Il devint vite populaire, d'abord dans les monastères dont la langue commune était le pali, puis dans les communautés voisines. Quand l'auteur de l'Açokav. composa son ouvrage, il y inséra l'Açokasut. avec quelques additions mais sans modifier profondément une œuvre qui s'imposait à l'admiration de tous.

Ceci revient à supposer que la légende d'Açoka, élaborée dans les confréries magadhiennes, s'est cristallisée à Kauçambi sous une forme à peu près définitive. Ayant ainsi déterminé l'origine probable de l'Açokasūt., il reste à fixer les dates extrêmes entre lesquelles il a pu être rédigé.

Les derniers rois de Magadha mentionnés dans l'Açokasūt. sont Puşyavarman et Puşyamitra. L'auteur les rattache tous deux à la famille des Maurya, mais il paraît établi que Puşyamitra détrôna le dernier Maurya et fonda une nouvelle dynastie, celle des Çuṅga. L'Açokasūt. où l'usurpateur est nommé ne peut avoir été rédigé qu'après son avènement. Le coup d'état doit être rapporté aux premières décades du 2° siècle. Cinq des Purana sont d'accord pour déclarer que les Maurya régnèrent 137 aus. Ceci fait durer la dynastie jusque vers 184 avant notre ère. En outre, d'après les Purana, Pusyamitra aurait régné 36 ans, c'est-à-dire de 184 à 148 environ.

L'Açokasut. rapporte que, sous ce prince, les Boud-dhistes furent cruellement persécutés : on détruisit stupa et monastères; la tête des religieux fut mise à prix. Après avoir subi un premier échec dans les régions du Nord-Ouest, Puşyamitra se tourna vers le grand océan méridional. Désireux de protéger la Loi du Buddha, le yakşa Damşţra-nivasin fit alliance avec un autre yakşa nommé

Krmisena pour combattre le persécuteur. Au moment où celui-ci traversait les montagnes avec son armée, Krmisena renversa un immense rocher qui ensevelit le roi, ses soldats et ses chars.

Cette légende repose sans doute sur un fonds de vérité. Pusyamitra était attaché à la vicille religion védique. Il voulut remettre en honneur les anciens rites, notamment le fameux sacrifice du cheval (açvamedha) (Patanjali, 3, 2, 122). Il est possible que son zêle orthodoxe lui ait inspiré le dessein de détruire les sectes dissidentes. L'Açokav. relate deux échecs de ce prince, l'un au nord-ouest, l'autre au sud. Il aurait été mis à mort et son armée détruite au cours d'une expédition vers le grand océan méridional. Ces indications, encore que très vagues, sont d'accord avec les témoignages qui signalent vers la même époque les progrès de deux grands conquérants : Ménandre au nord-ouest et Khāravela au sud. Il semble que la date: 150 av. notre ère marque approximativement la fin du règne de Puşyamitra et les succès peut-être conjugués des Kalinga et des Yayana.

La mort de Puşyamitra rendit l'espoir aux çramana. Ménandre, en raison de ses origines, était étranger aux querelles religieuses de l'Inde; il paraît s'être montré bienveillant à l'égard des disciples de Çākyamuni. Khāravela, dans la grande inscription de Hathigumphā, se révèle très tolérant. Le triomphe de ces deux princes dut être salué avec joie par les Bouddhistes. Si Puşyamitra eût réussi à reconstituer l'empire d'Açoka, c'en était fait, peut-être, de la doctrine. Le souvenir de ces événements dut promptement devenir légendaire. Sauvés d'un grand péril, les fidèles crièrent au miracle. On raconta qu'un Yakşa converti, trop pieux pour se souiller de sang, avait chargé son gendre d'écraser le persécuteur. Ce récit qui s'achève par la mort de Puşyamitra est postérieur aux événements qui l'ont inspiré. Si on admet la chronologie

des Purāṇa, il n'a pu être rédigé, au plus tôt, que vers l'an 148 avant notre ère.

Cette date est une des limites extrêmes entre lesquelles doit se placer la rédaction de l'Açokasūt. D'autre part, l'archéologie permet de fixer un terminus ad quem. La décoration du grand stūpa de Sānchi présente ce caractère notable qu'un certain nombre de bas-reliefs figurent des sujets postérieurs au Parinirvana et particulièrement des scènes empruntées au cycle d'Açoka. M. Foucher a identifié sur la porte sud une image de la guerre des reliques, et un panneau représentant la visite d'Açoka au stupa de Rāmagrama. Sur la porte orientale, deux autres scènes sont empruntées à la légende de ce roi. « L'une, au verso du linteau inférieur, doit avoir encore trait au stupa de Rāmagrāma . . . Quant à l'autre, sur la façade du même bloc, nous ne pouvons nous empêcher de croire que cette procession solennelle à l'arbre de Bodhi ne soit l'écho figuré, sinon l'illustration directe d'un passage de l'Açokāvadāna » (Foucher, Le stūpa de Sānchi, p. 30).

Croit-on que les imagiers auraient pris l'initiative de dresser dans un sanctuaire ces nouveaux « tableaux d'histoire » à côté des scènes de piété traditionnelles s'ils n'avaient été en quelque sorte autorisés à le faire par l'exemple des écrivains? L'iconographie bouddhique, comme celle du moyen-âge chrétien, s'inspire directement des Ecritures. Pour qu'un sculpteur osât représenter sur un stūpa des scènes postérieures à la vie de Çakyamuni, il fallait, croyons-nous, qu'on en tolérât le récit dans les sutra. La figuration de scènes empruntées à la Geste d'Açoka supposerait donc l'existence et même la popularité de l'Açokasutra.

Les archéologues ne sont pas d'accord sur l'énerge.

Les archéologues ne sont pas d'accord sur l'époque où furent érigées les portes monumentales de Sanchi. M. Foucher les rapporte au milieu du second siècle avant notre ère (Le stūpa de Sānchi, p. 12), tandis que pour

SIR JOHN MARSHALL elles ne seraient pas antérieures à la seconde moitié du premier siècle (Memoirs of the Archwological Survey of India Nr. 1, 1919, p. 15.). En tout cas, on ne courra pas grand risque de se tromper si on admet que l'Açokasut. fut rédigé entre 150 et 50 avant notre ère.

SIR JOHN MARSHALL assigne la moitié du deuxième siècle aux sculptures de la balustrade de Barhut; et la décoration de la porte monumentale lui paraît plus récente (Memoirs of the Archæological Survey of India, ibid. p. 15). Ces embellissements furent nécessairement précédés d'importants travaux de construction. Ils supposent l'existence de communautés prospères et même d'une école d'art bouddhique. Comment le stapa de Barhut, situé dans l'empire des Çunga, peut-il être contemporain d'un prince qui nous est représenté comme un cruel persécuteur, rasant les sanctuaires et mettant à mort les religieux?

Dans l'Inde d'avant l'ère chrétienne où le particularisme semble avoir été la règle, il est difficile d'imaginer de grands empires parfaitement centralisés. Açoka est peut-être le monarque qui s'est approché le plus près de cet idéal politique; il s'en faut qu'il l'ait complètement réalisé. Ses états, pour autant qu'on sache, comprenaient au moins deux vice-royautés : l'une à Taksaçila, l'autre à Ujjayinī. Au temps de Puşyamitra, l'empire est amoindri, menacé par de puissants voisins. Il est probable que le pouvoir central est alors plus débile qu'au temps d'Açoka. C'est ce que paraît impliquer la phrase suivante de l'Açokav. Le roi fit massacrer les Arhat du pays de Çakala. « Mais il rencontra de l'opposition et ne poussa pas plus loin son entreprise destructrice » (Burnouf, Introduction, p. 431). Ce témoignage montre l'autorité du roi Quiga s'exerçant difficilement aux extrémités du royaume. Ce qui se passait au nord-ouest pouvait également se produire au sud et au sud-ouest, d'autant que ces régions ne paraissent pas avoir été administrées directement par le souverain du Magadha. Le drame Mālavikā gnimitra montre qu'à l'époque

classique, on se souvenait encore du temps où Vidiça et les régions avoisinantes formaient une vice-royauté distincte sous l'autorité d'Agnimitra, le fils de Pusyamitra.

Que les provinces du sud-ouest aient joui d'une large autonomie sous un roi local pratiquement indépendant, cela s'accorde assez bien avec certaines indications de la grande inscription de Hathigumpha. Quand, dans la 8º année de son règne, Kharavela saccage la forteresse du mont Goradha (1), il ne donne aucun titre à son adversaire et sa marche paraît dirigée vers le nord-ouest puisque les deux villes nommées dans l'inscription sont Rajagrha d'abord, et ensuite Mathura. Quatre ans plus tard, le Gange est atteint et Kharavela mentionne alors le roi de Magadha. Le fait que nous trouvons dans des développements séparés se rapportant à deux dates différentes d'une part les noms de Rajagrha et de Mathura et d'autre part le roi de Magadha dont la capitale est alors Pataliputra semble indiquer qu'il s'agit là de deux régions politiquement distinctes (Cf. Journ. Bihar and Orissa Res. Society IV, IV, p. 377). On peut donc imaginer une vice-royauté comprenant Rajagrha, Kauçambī, Mathura et Vidiça, c'est-à-dire la partie de l'empire des Çunga située au sud-ouest du Gange. La faiblesse du pouvoir central dans les régions éloignées de la capitale permet d'expliquer le fait que la persécution, sévère à Pațaliputra, l'ait été beaucoup moins dans le pays de Çakala et n'ait point arrêté les progrès du Bouddhisme dans les provinces au sud-ouest du Gange. On comprend d'ailleurs que Agnimitra voyant grandir au sud la puissance des Andhra et des Kalinga ne se soit pas soucié d'affaiblir ses états en persécutant ses sujets bouddhistes, et qu'il ait adopté une politique tolérante analogue à celle que suivait Kharavela. Chassés de leurs monastères, les cramana de Pațaliputra trou-

<sup>(1)</sup> La Goradhagiri est sur la vieille route de Rājagrha à Pāṭaliputra Cf. V. B. O. R. S. III, Part IV, p. 449.

vèrent un refuge dans la principauté d'Agnimitra, et les communautés de Kauçambī, de Vidiça et de Mathura s'accrurent sans doute notablement. Ainsi s'expliquerait en partie le mouvement artistique et littéraire dont l'Açokasutra, l'Açokavadana et les grandes constructions de Barhut et de Sanchi sont les témoins. Du même coup serait éclairei et précisé un des évènements capitaux de l'histoire du Bouddhisme. Les récits des Conciles, on l'a déjà vu, attestent de profonds changements dans la situation intérieure de l'Eglise. Pendant les premiers siècles, les communautés influentes sont à l'est. Puis on constate une rupture d'équilibre dont les effets apparaissent clairement au 12º Khaudhaka du Cullavagga : le centre de gravité est passé à l'ouest; Kosambī et l'ermitage de Sanavasī sont devenus deux des principaux centres de la vie spirituelle. Sans doute, il serait exagéré de faire dériver d'une seule cause un mouvement d'une telle ampleur. Mais on conçoit que la persécution de Pusyamitra en ait pu être une des raisons déterminantes. La destruction des monastères à Pataliputra et dans les régions voisines dut porter un coup rude à ce que nous avons appelé l'Eglise de l'Est. Le Kukkuţa-arama de la capitale (1) qui devait surtout sa prééminence au zèle religieux d'Açoka semble l'avoir perdue après la chute des Maurya. Dès lors les communautés de Kauçambī et de Mathura conservèrent une certaine avance sur leurs rivales.

En somme, le règne de Puşyamitra paraît avoir marqué pour le Bouddhisme le début d'une ère de décentralisation. Désormais, la période magadhienne est close. La propagation de la Loi vers le nord-ouest et le sud-ouest reçoit une impulsion nouvelle. Jusqu'à la fin des Maurya, c'est-

<sup>(1)</sup> Il existait un autre Kukkuţa-ārāma près de Kauçāmbī. On est tenté d'admettre que cette similitude de nom n'était pas fortuite et qu'il y avait à l'origine quelque lien entre le Kukkuţa-ārāma de Pāţaliputra et celui de Kauçāmbī.

à-dire à peu près jusqu'au début du deuxième siècle le Magadha était resté le pivot de la propagande bouddhique. Quelque temps, on avait pu croire que les communautés du nord, Vaiçalī puis Çravastī, s'assureraient le premier rang (1); mais après la conversion d'Açoka ce mouvement centrifuge fut provisoirement enrayé. Paṭaliputra fit contrepoids aux communautés septentrionales; la capitale du Magadha fut derechef la métropole du Bouddhisme. Dans le flottement incessant des traditions, ces influences se traduisirent notamment par la rénovation de la légende de Yaças qui, d'ascète du pays de Vrji, devint abbé du Kukkuṭa-arama et conseiller d'Açoka.

Pusyamitra, brahmane intolérant, inaugure une nouvelle politique religieuse. Les Bouddhistes sont persécutés dans les régions où l'autorité royale se fait directement sentir. Chassés de Pataliputra, les religieux se réfugient loin de la capitale, probablement vers le Népal et le Cachemire, mais sans doute aussi dans les provinces au delà du Gange, dans la vallée de la Yamunā où les tolère Agnimitra. Alors commence une ère nouvelle marquée dans le domaine littéraire par la rédaction de l'Açokasut. et de l'Açokav. et dans les arts plastiques par la décoration des grands stūpa de Barhut et de Sanchi. Ce moment de l'histoire religieuse et artistique auquel nous avons proposé d'attacher le nom de Mathurā pourrait être appelé plus exactement : période de Kauçambī et de Mathura. Bien que chacune de ces villes manifestât des tendances presque opposées, elles réagirent profondément l'une sur l'autre. Si les sutristes de Mathura qui furent les promoteurs du mouvement Sarvāstivādin se montrèrent jaloux de leur indépendance doctrinale, ils ne dédaignèrent pas de s'inspirer des chefs-d'œuvre de leurs rivaux. L'analyse de l'Açokav. montre l'influence de l'école de Kauçambī

rayonnant jusqu'à Mathura. Il est à souhaiter que, dans un avenir prochain, l'action réciproque de ces deux centres de civilisation soit plus complètement mise en lumière par de nouvelles monographies d'œuvres littéraires et par l'étude comparée des monuments figurés.

## Chapitre cinquième.

## Le cycle d'Açoka.

Jusqu'ici nous n'avons étudié la légende d'Açoka que sous la forme où elle se présente dans l'Açokasut. et l'Açokav. Il existe dans la littérature bouddhique d'autres textes sur le même sujet. Açoka ayant contribué plus que tout autre monarque à la diffusion du Bouddhisme dans l'Inde, son souvenir resta vivant dans les communautés religieuses; sa légende se différencia suivant les régions. Recueillies par les écrivains, ces traditions locales nous ont été conservées en partie. Leur ensemble constitue ce qu'on peut appeler le Cycle d'Açoka. Leur comparaison détaillée nécessiterait de longs développements et fournirait la matière d'un volumineux mémoire. Pour plusieurs raisons, il ne sera pas inutile d'en donner ici un aperçu.

Nous nous sommes efforcé de localiser l'Açokav. dans le temps et dans l'espace. Les résultats auxquels nous a conduit l'analyse de cet ouvrage doivent être confrontés avec les enseignements qui se dégagent de l'étude des autres textes. La comparaison des divers aspects de la légende est nécessaire pour décider si l'Açokav. occupe réellement dans la littérature bouddhique la place géographique et chronologique que nous lui avons assignée.

D'autre part, le contenu de l'Açokav. s'est accru au cours des âges. L'A.W.Tch. s'achève par un recueil de contes qui tous appartiennent au cycle d'Açoka, mais paraissent avoir été empruntés aux écrits de diverses écoles par un compilateur de basse époque. Nous ne pourrons déterminer les sources de cette petite anthologie (Cf. infra, chapitre VIII) qu'après avoir distingué les

principaux aspects de la légende d'Açoka dans les diverses régions de l'Inde.

Le règne d'Açoka est brièvement raconté dans l'histoire de Taranatha. Les évènements y sont classés en sept avadana:

- 1) Jeunesse d'Açoka
- 2) Sa conversion
- 3) Soumission des naga
- 4) Érection des stupa
- 5) Assemblée des religieux
- 6) Offrandes au samgha
- 7) Kunāla

Les six premiers avadana retracent une biographie suivie d'Açoka, depuis sa jeunesse jusqu'aux largesses excessives qui, dans plusieurs chroniques, marquent la fin de sa vie. Ces six avadana correspondent, avec de sensibles différences, aux chapitres 1, 2, 3 et 6 de A. W. K. Mais tandis que l'Açokav. encadre dans l'histoire du grand roi les biographies de son frère cadet Vītaçoka et de son fils Kunāla, dans le sommaire de Tāranātha la légende du frère cadet fait défaut et celle de Kunāla est rejetée à la fin. En outre Yaças paraît souvent dans le récit de Taranatha, mais ni Pindola ni Upagupta ne sont nommés. Or l'introduction de ces deux saints dans le cycle d'Açoka est le fait des écrivains de Kaucambī et de Mathura tandis que le personnage de Yaças appartient, croyons-nous, au fonds ancien de la légende. A première vue, les choses se passent comme si la chronique de Taranatha était directement issue de la vieille Geste d'Açoka élaborée à Pataliputra. Après la période magadhienne, la tradition se serait bifurquée et les éléments de la légende auraient été entraînés dans des directions différentes. Cette apparence trouve confirmation dans un examen plus détaillé.

Mais d'abord une objection doit être écartée : On dira peut-être qu'il est imprudent d'instituer une comparaison entre le récit moderne d'un chroniqueur tibétain et une ceuvre indienne antérieure à notre ère comme l'Açokasut. Observons que Taranatha n'est pas un écrivain original. Il assemble des documents qui peuvent être très anciens. Nous ne savons pas toujours à quelles sources il a puisé, mais cette fois il a pris soin de les indiquer lui-même. Il se refère aux *Çrāvaka-Piţaka* et à deux œuvres de Kṣemendra : un ouvrage historique dont il omet de citer le titre et un recueil de contes bien connu, l'Avadāna-kalpalatā (Cf. Tāran, Histoire trad. Schiefner pag. 40). Dans les ouvrages du Mahayana, l'expression *Çrāvaka-Piţaka* désigne les trois corbeilles du Hīnayāna : Sutra, Vinaya et Abhidharma, par opposition au Bodhisattva-Piţaka (Cf. Les Seize Arhat, p. 20). De même qu'une partie de l'Açokav. finit par être incorporée au Samyukta-agama des Sarvāstivādin, il est possible qu'une autre rédaction de la légende d'Açoka, celle même que résume Taranatha, ait été insérée dans le canon d'une autre secte. C'est ce que paraît impliquer la référence aux *Çrāvaka-Piţaka*.

L'ouvrage historique de Kşemendra que mentionne Tāranātha ne nous est point parvenu, pour autant que je sache. Mais il ne saurait y avoir doute sur l'identité de son auteur. Il s'agit du célèbre écrivain cachemirien qui vivait au XI° siècle. À défaut du témoignage de Tāranātha, ce que nous possédons de l'œuvre de Kşemendra suffirait à prouver que ce dernier connaissait une biographie d'Açoka analogue à celle qui fut plus tard utilisée par le chroniqueur tibétain. Les pallava 73 et 74 de l'Avadāna-kalpalatā intitulés: Nāgadūtapreṣaṇa et Prthivīpradāna correspondent respectivement aux avadana 3 et 6 du résumé de Taranātha. Si l'ouvrage historique de Kṣemendra nous avait été conservé, nous y trouverions sans doute au complet la biographie d'Açoka dont il n'a donné que des extraits dans l'Avadāna-kalpalatā.

traits dans l'Avadāna-kalpalatā.

A en juger par celles de ses œuvres que nous connaissons, Kṣemendra était surtout un versificateur ha-

bile (1). Il a résumé en vers les grands poèmes épiques et la Brhatkatha. Son livre d'histoire, comme aussi son recueil de contes, se bornait sans doute à reproduire sous une forme agréable des récits plus anciens. Prenant de toutes mains dans la littérature antérieure, il ne s'est pas fait scrupule de mélanger des traditions hétérogènes. Les pallava 70-72 de l'Avadāna-kalpalatā qui se rapportent à Çanavāsa, Madhyantika et Upagupta, paraissent inspirés des Vies de patriarches de l'Açokav., tandis que les deux pallava suivants sont empruntés à une tout autre rédaction de la légende d'Açoka. Rédigé au nord-ouest de l'Inde, dans un temps où le Bouddhisme était en pleine décadence (2), l'Aradana-kalpalata est au confluent de deux traditions : à une biographie d'Açoka tirée d'une œuvre canonique, il mêle des récits inspirés de l'Açokav (3). Du moderne Taranatha, nous remontons ainsi, par l'intermédiaire de Ksemendra, à une classe d'écrits beaucoup plus anciens. Est-ce à dire que la biographie d'Açoka insérée dans les Çravaka-l'iţaka soit aussi ancienne que l'Açokasūt.? Il y a plusieurs raisons d'en douter.

Dans le récit de Taran. (p. 38 de la trad. Schiefner), Açoka convoque à une assemblée du pañcavarşa les religieux des pays d'Aparāntaka, Kāçmīra et Tukhāra. Cette dernière contrée ne s'ouvrit au Bouddhisme que sous les Kouchans. Un récit où les moines du Tokharestan constituent une fraction importante du Sangha doit donc avoir été rédigé, ou du moins remanié, après le début de l'ère chrétienne.

Dans l'épisode de la soumission des naga (p. 33 de la trad. Schiefner), Açoka rend hommage à la statue du Buddha.

<sup>(1)</sup> Voir l'étude de Sylvain Lévi sur Kşemendra dans le Journal Asiatique (années 1885—1886).

<sup>(2)</sup> Cf. Foucher, Kşemendra. Le Buddhāvatāra dans Journ. As. 1892, T. II, p. 174.

<sup>(3)</sup> L'influence de l'Açokāv. n'est pas seulement sensible dans les pallava 70—72 de l'Avadāna-kalpalatā, elle se manifeste encore dans le récit suivant. Upagupta est mentionné dans les dernières stances du pallava 73.

Ce trait nous reporte également, au plus tôt, à la période cachemirienne, car avant la création de l'art gréco-bouddhique, les artistes évitaient de représenter l'image du Buddha.

En outre, certains événements qui tiennent dans la légende une place considérable supposent des conceptions beaucoup plus évoluées que celles dont témoignent l'Açokasūt. et même l'Açokas. Ceci est surtout vrai de l'épisode intitulé: soumission des nāga (avad. 3 de Taran. et pallava 73 de l'Avadāna-kalpalatā.)

Suivant l'Açokav., le grand roi désirant se procurer les reliques du Buddha enfermées dans les huit stūpa primitifs, se rendit auprès des rois-dragons de Ramagrama; mais ceux-ci exprimèrent le désir de conserver les reliques, et Açoka dut renoncer à son projet. Cette aventure est assez inattendue car on a coutume de se représenter un Cakravartin comme un souverain capable d'imposer sa volonté à tous les êtres. Toutefois il faut prendre garde que cette conception n'est exacte que pour une certaine époque. A l'origine, le Cakravartin était sans donte un roi plus fort que ses voisins, exerçant sa suprématie sur un territoire étendu mais pourtant limité. Puis cette notion réelle fut transposée dans le domaine de la légende; on imagina des rois fabuleux, maîtres de l'univers, commandant à toutes les catégories de créatures. Puisqu'Açoka ne put obtenir des nāga qu'ils lui livrassent les reliques, il faut admettre qu'à l'époque où fut rédigé l'Açokasūt. la puissance du Cakravartin n'était point illimitée.

Le récit de la visite aux rois-dragons de Rāmagrāma est reproduit sans modification notable dans trois des recensions de l'Açokāv.; la quatrième, celle qui fut insérée dans le Tsa-a-han (Saṃyukta-āgama) a innové sur ce point : le roi réussit à s'emparer des reliques. Il semble qu'à l'époque où fut compilé le Saṃyukta-āgama, on ne concevait plus de limitation au pouvoir des Cakravartin.

Dans le récit de Taran., l'épisode des nāga a pris un développement considérable. Des marchands qui reviennent

de l'île des Joyaux avec une riche cargaison de pierres précieuses se voient enlever leurs richesses par des naga. Ils supplient le roi de dompter les ravisseurs. Sur les conseils d'un saint, Açoka dont les mérites sont encore insuffisants, se décide à rendre hommage à la statue du Buddha et aux caitya et à recevoir soixante mille Arhat dans son palais. Les naga vaincus se résignent à restituer les pierres précieuses. Le roi entreprend alors de nou-velles conquêtes qui font de lui le maître de l'univers : il annexe à son empire les pays au delà du Vindhya et de l'Himalaya ainsi que cinquante petits dvīpa. Puis il recueille les reliques du Tathagata, construit 84.000 caitya et fait de riches offrandes à l'arbre de Bodhi. Cet épisode illustre les progrès de la puissance d'Açoka. Au début, ce roi n'est maître que du pays situé entre Vindhya et Himalaya; les naga ne sont pas soumis à ses lois. A ce stage, il n'est pas plus puissant qu'il ne l'était dans les premières recensions de l'Açokav. Mais sa force s'accroit en même temps que ses mérites, et il finit par s'asservir l'univers entier, y compris les rois-dragons de l'Océan. Sa puissance est dès lors illimitée. A en juger par les récits de Taran. et de l'Avadana-kalpalatā, la légende insérée dans les Cravaka-Pitaka est donc plus évoluée que celle de l'Açokasūt.; elle se place sur le même plan que le Tsa-a-han qui contient une des recensions les plus tardives de l'Açokav.

Dans le récit de Tāran., Yaças est le conseiller ordinaire d'Açoka; c'est à lui que le roi s'adresse aussitôt après sa conversion afin d'expier ses fautes (avadāna 2) et plus tard, c'est sur ses conseils qu'il fait ériger 84.000 caitya (avadana 4). Toutefois l'avadāna 3 « Soumission des nāga » fait exception. Dans cet épisode, le conseiller du roi n'est plus Yaças, mais un autre Arhat nommé Indra (1). Le critère qui dans l'Açokav. nous a

<sup>(1)</sup> Cet Arhat n'est pas nommé dans le récit de Tāran. J'emprunte son nom au pallava 73 de l'Avadāna-kalpalatā: Indro nāmābravīd bhikṣuḥ ṣaḍabhijñaḥ... (stance 8).

permis de distinguer plusieurs couches traditionnelles, conserve ici sa valeur. Les avadana 2 et 4 correspondent probablement à d'anciens récits de la Geste d'Açoka élaborée à Pațaliputra, tandis que l'avadana 3 est une innovation.

Dans quelle région la légende s'est-elle cristallisée? Plusieurs indices donnent à penser qu'avant d'être incorporée aux Çravaka-Piṭaka, puis reprise et remaniée par des écrivains du nord-ouest, elle fut rédigée dans la contrée à l'est du Magadha.

Suivant l'Açokav., Açoka était fils de Bindusara et de la fille d'un brahmane de Campa. Dans le récit de Taran., il est fils du roi Nemita, souverain de Camparna. Schiefner (p. 26, note 2) voit dans ce dernier mot une contraction probable des deux noms Campa et Karna qui désignent une vieille cité et un royaume à l'est du Magadha. Faire régner à Campa le père d'Açoka constitue une altération singulièrement audacieuse de la vérité historique. Ce trait n'a pu être imaginé que par un conteur originaire du pays à l'est du Magadha.

D'après l'Acokav., Açoka pendant sa jeunesse soumit les Khaça et le pays de Takṣaçila. Dans le récit de Taran., il soumet les Khaça et le Népal. Cette fois encore, la tradition a dévié dans la direction de l'est.

L'avadana 3 de Taran. commence par le récit d'un voyage à l'île des Joyaux; des marchands réclament l'appui d'Açoka contre les naga. Le Kathāsaritsāgara nous apprend qu'on s'embarquait à Tamralipti à destination de Ratnakuṭa, la « Montagne des Joyaux » (Kathāsaritsāgara VII, 36, trad. Tawney, t. I, p. 328—329). Le grand port des bouches du Gange était l'intermédiaire naturel entre le Magadha, Campa et les riches contrées d'outre-mer; et les relations de voyages où de hardis navigateurs avaient à se défendre des monstres marins entraient pour une large part dans le folklore des provinces indiennes voisines de la côte.

Dans l'Açokāv., le sthavira Yaças est abbé du Kukkuṭaārāma, près de Pāṭaliputra. Dans le récit de Tāran., il demeure encore au Kukkuţa-āṛāma, mais ce monastère est situé dans le pays à l'est du Magadha (1). Cette nouvelle déformation de la légende est analogue à celle qui faisait du père d'Açoka un souverain de Campã.

Ces faits, rapprochés de ce que nous savons déjà, tendent à prouver que la Geste d'Açoka élaborée à Pāțaliputra s'est propagée dans deux directions opposées. Vers l'ouest, elle s'est d'abord fixée à Kauçambī, d'où elle a gagné Mathura. A l'est, elle s'est répandue dans la région située entre le Magadha et la mer; elle s'y est enrichie d'éléments nouveaux empruntés au folklore des provinces côtières; rédigée sans doute assez tard, elle a été incorporée dans le canon d'une des sectes locales, puis transférée au Cachemire où elle a été mise en vers par Ksemendra. On peut résumer dans le schéma suivant l'histoire de ces vicissitudes.

Geste d'Açoka (Pajaliputra) Açokasütra (Kaugambi)

Agokayadana , Mathura)

> Çravaka-Pitaka (Campa)

Avadana kalpalata (Cachemire)

(1) Les variations des écrivains situant en des lieux distérents tel personnage on telle scène légendaire sont des faits particulièrement instructifs. A cet égard, l'exemple de Yaças mérite de retenir l'attention. La relation du second Concile, dans V. M. S., le sait demeurer près de Vaiçali. L'Açokasūt. transporte sa résidence aux environs de Pāṭaliputra. Dans C. V. XII, il devient un des chess de l'Eglise de l'Ouest, tandis que la biographie d'Açoka résumée par Tāran. le place à l'Est du Magadha.

Le Tripiṭaka de Tōkyō contient un sūtra versifié intitulé: A-yu-wang-tṣeu-Fa-yi-hoai-mou-yin-yuan-king 阿育王子法益褒目因緣經《Sutra relatant les circonstances où Fa-yi, le fils d'Açoka, fut privé de la vue ». Fa-yi est la traduction de Dharmavivardhana, autre nom de Kunala. Pour abréger, nous désignerons ce sūtra par : Kunālasut. L'original comptait 343 çloka. La traduction chinoise fut faite en 384 par Dharmanandi (Nanjio N° 1367, Cf. Tripit., éd. Tōkyō, XXIV, 10, p. 64b à 72b). Le titre paraît indiquer qu'il s'agit uniquement de Kunala. En fait, ce sutra renferme plusieurs épisodes de la légende d'Açoka enchâssés dans la vie de Kunala qui leur sert de cadre.

Le départ du jeune prince pour Takşaçila est expliqué de tout autre façon que dans l'Açokav. Il n'y va point pour réprimer une révolte. Le roi du Gandhara est mort. Spontanément les habitants se placent sous l'autorité d'Açoka. Celui-ci délègue son fils pour les gouverner. Suit un pompeux éloge du Gandhara. Sous l'administration de Dharmavivardhana, la Loi du Buddha est pieusement observée et le pays connaît une telle prospérité qu'Açoka se décide à partager le monde. Il garde pour soi la partie qui s'étend de l'Himalaya jusqu'à la mer; l'autre moitié, depuis l'Indus jusqu'à la Chine, est attribuée à Kunala.

Ce récit suppose l'existence, au delà de l'Indus, d'un grand empire où prospère la Loi du Buddha et dont la capitale est sise au Gandhara. Il a dû être rédigé sous les Kouchans et probablement par un de leurs sujets. L'éloge du Gandhara, le souci d'éviter toute allusion à une révolte de ce pays sont autant d'indices qui invitent à situer dans les régions du nord-ouest le lieu où vivait l'écrivain. Cette origine explique l'importance attribuée au prince Dharmavivardhana qui n'est plus uniquement gouverneur de Taxile, mais règne souverainement sur une moitié du Jambudvīpa. Le panégyrique de ce prince et de son royaume est en définitive un moyen d'égaler l'em-

pire indo-scythe au fameux empire d'Açoka. Ces deux puissances se partagent le monde, et Kunala qui est censé ouvrir au Bouddhisme l'Asie Centrale, comme le fera ré-ellement plus tard Kanişka, devient le principal personnage de la légende, au point que son histoire sert de cadre à la Geste d'Açoka.

On reconnait à ces traits un ouvrage composé pendant la période cachemirienne. Le dénouement paraît être de la même époque. Tandis que dans l'Açokav, le fils d'Açoka reste aveugle, le Kunalasut, raconte sa guérison. Le conte 45 du Sutralamkara repose sur une donnée analogue. Le fils du roi de Chine est aveugle. Des marchands de Taksacila disent au roi : « Il y a dans les pays étrangers un bhikşu du nom de Ghoşa; lui seul peut le guérir. > Le roi envoie son fils au Gandhara où il est couverti et guéri par le religieux. Que ce conte et le dénouement du Kunālasut, aient été imaginés parce que les médecins grees de Bactres et de Taxile avaient la réputation de guérir les avengles, cela est possible et même vraisemblable (1). Chez un peuple qui n'a aucune idée de l'opération de la cataracte, la guérison de la cécité ne saurait être une notion courante. Mais du jour où l'on entrevit la possibilité de rendre la vue aux aveugles, cette cure, si rare qu'elle ait été dans la pratique, put devenir un thème de conte. Il vint s'y mêler la croyance à l'action du moral sur le physique et ainsi se serait développée cette notion que la conversion ou l'illumination spirituelle pouvait faire disparaître la cécité. Quoi qu'il en soit, nous constatons l'existence de deux légendes étroitement apparentées et

<sup>(1)</sup> On sait que les médecins loniens (Yavana) jouissaient d'une grande célébrité. Parmi les premiers ouvrages écrits en prose grecque, on cite des traités de médecine en dialecte ionien. Le fameux médecin indien Jīvaka dont la légende fait un contemporain du Buddha aurait appris son art à Takṣaçilā. Dans un passage du Sūtrālaṃkāra que nous reproduisons un peu plus loin, Açvaghoṣa mentionne des « médecins oculistes ».

localisées l'une et l'autre au Gandhāra. Ghosa guérit et convertit simultanément le fils du roi de Chine en lui frottant les yeux avec les larmes qu'ont versées les assistants pendant la récitation d'un sutra. Ce prince obtient le fruit de Çrotāpanna et déclare : « L'œil de mon intelligence et mon œil de chair sont devenus purs tous deux. Le meilleur des médecins oculistes ne surpasse pas le grand ṛṣi » (Sūtrā-lamkāra, trad. Huber, p. 216). De même, dans le Kunalasūt., Sumanas guérit le fils d'Açoka en lui disant : « Prenez refuge dans le Buddha, la Loi et l'Assemblée ainsi que dans nos vénérables maîtres, les Buddha du passé et du temps à venir . . . » (Tripit. éd. Tōk. XXIV, 10, p. 68<sup>b</sup>, col. 18).

Dans ce sūtra, le Vénérable Sumanas tient la première place parmi les clercs. Les saints de l'ancienne épopée ont disparu et Sumanas les a remplacés; il a complètement usurpé le rôle et la dignité de Yaças. C'est lui qui prédit la destinée de Dharmavivardhana et qui convertit Açoka. C'est à lui que ce monarque demande la guérison de son fils. Le prince guéri entre en religion sous la direction de Sumanas. Enfin le Kunālasūt. s'achève par un long sermon de Sumanas sur les cinq gati ou séjours des êtres et par l'entrée dans le Nirvāṇa du Vénérable et de son royal disciple.

Ce n'est pas à dire que Yaças soit complètement oublié. Son nom était depuis trop longtemps associé à celui d'Açoka dans la mémoire populaire pour qu'on pût aisément l'en séparer. Il reste un des principaux personnages de la légende; mais, comme il n'a plus de rôle à jouer dans le monde religieux, on l'a fait passer parmi les laïques. Il est maintenant le premier ministre d'Açoka et pour l'opposer théâtralement au vertueux Sumanas, on lui attribue de mauvais instincts. C'est lui le conseiller perfide qui suggère au roi les pires actions. Par là encore, le Kunälasut. se rattache aux autres productions de l'Ecole cachemirienne. Le conte 16 du Sutralamkāra, cet avadāna

de la « Tête de mort » qui fut tardivement inséré dans l'Açokāv. (Cf. Divyāv., p. 382—384) définit ainsi le caractère de Yaças : « En ce temps le roi (Açoka) avait un ministre appelé Yaças, un hérétique sans foi. » (Sūtrā-lank., trad. Huber, p. 91) (1).

En somme, à l'époque cachemirienne, la légende d'Açoka est caractérisée par la prééminence de deux personnages anciens: Dharmavivardhana, le fils d'Açoka, qui devient l'égal de son père, et Yaças qui de religieux devient laïque et de vertueux conseiller se change en ministre impie. Transportée dans les régions du nord-ouest, la Geste d'Açoka s'est profondément altérée, pas assez toutefois pour que la parenté de l'Açokav. et du Kunalasut. cesse d'être reconnaissable. C'est toujours le même courant traditionnel qui, sous des aspects et des noms divers, remonte du Magadha au Gandhara.

\* \*

Dans la remarquable « Introduction » à son édition du Dīpavaṃsa, H. Oldenberg a montré que les deux chroniques singhalaises : Dīpavaṃsa et Mahāvaṃsa, ainsi que le début de la Samanta-Pāsādikā reposent sur un ouvrage antérieur qui serait l'Aṭṭhakathā-Mahāvaṃsa du Mahāvihāra de Ceylan. Cette vieille chronique contenait sans doute une relation du règne d'Açoka qui fut résumée par l'auteur du Dīpavaṃsa vers la fin du 4° siècle, puis un peu plus tard par Buddhaghoṣa dans son Commentaire sur le Vinaya. Au début du 6° siècle, Mahānāma, l'auteur du Mahāvaṃsa traita le même sujet avec de plus amples développements tirés en partie de la même source. Ces trois

<sup>(1)</sup> Voici la phrase correspondante du Divyāv. (édit. Cowell p. 382): tasya ca Yaço nāmāmātyaḥ paramaçrāddho Bhagavati. Burnouf a traduit: « Il avait pour ministre Yaças qui était plein de foi en Bhagavat » (Introd. p. 374). Par analogie avec le Sūtrālaṃk. je propose l'interprétation suivante: « Il avait pour ministre Yaças qui par ailleurs ne croyait pas en Bhagavat (param açrāddho) ».

récits, sensiblement concordants, nous apprennent ce qu'était la légende d'Açoka, dans les monastères de Ceylan, entre le 4e et le 6e siècle de notre ère. Si, comme nous l'admettons, l'Açokasūt. fut rédigé à Kauçāmbī, avant le début de l'ère chrétienne, par un écrivain de la secte Sthavira, on doit s'attendre à trouver le prolongement de cette tradition dans les ouvrages singhalais, puisqu'ils appartiennent à la même secte. Dans cette hypothèse, la Geste d'Açoka parvenue à Ceylan, à une grande distance de son lieu d'origine et après un intervalle d'un demi-millénaire, devrait être très différente de ce qu'elle était au point de départ, tout en conservant une certaine ressemblance avec l'Açokasūt. On va voir qu'il en est réellement ainsi.

Un examen, même superficiel, permet d'isoler certains éléments dont la légende s'est enrichie en cours de route. Le Mahavamsa rapporte qu'Açoka séduisit dans sa jeunesse la fille d'un riche bourgeois de Besnagar (Mahāv. XIII, 8—12). Ce trait est visiblement emprunté à une légende locale (1). D'autre part, le deuxième stūpa de Sanchi renfermait plusieurs urnes dont l'une était censée contenir les cendres de Sapurisasa Mogaliputasa. Ce saint n'est autre que le patriarche Tissa Moggaliputta qui joue un si grand rôle dans les chroniques de Ceylan (Cunningham, The Bhilsa Topes, p. 289 et Geiger, The Mahāvamsa, p. XX). Il devait être particulièrement en honneur dans la région de Sanchi puisqu'on y vénérait ses reliques. Besnagar et Sanchi sont deux localités voisines dans l'ancien pays de Vidiça. Il semble que la légende d'Açoka ait reçu de nouvelles empreintes en cette contrée.

D'après le Mahavamsa, Açoka pendant sa jeunesse

D'après le Mahavamsa, Açoka pendant sa jeunesse était vice-roi d'Ujjayinî; tandis que l'Açokasūt. et le Kunalasūt. le font débuter au Gandhara. Le nord et le sud revendiquaient l'honneur d'avoir été gouverné par le futur Cakravartin. Parallèlement, dans les chroniques sin-

<sup>(1)</sup> Foucher, La porte orientale du stūpa de Sānchi, p. 30.

ghalaises. Mahinda, le fils d'Açoka, reçoit l'ordination puis introduit le Bouddhisme à Ceylan. Dans le Kunalasut., le fils d'Açoka sous le nom de Dharmavivardhana, répand la doctrine au Gandhara et finit ses jours dans l'état de religieux. Ainsi divers évènements que les Sarvastivadin localisent au Gandhara sont reportés par les Sthavira soit à Ujjayim, soit à Ceylan. Au total, certains traits de la tradition singhalaise proviennent apparemment de Besnagar et de Sanchi, d'Ujjayim et de l'île de Ceylan elle-même. On sait qu'au temps d'Açoka la route de Pațaliputra à Barygaza passait par Kauçambi, Vidiça et Ujjayini; et c'est de Barygaza que d'après la tradition, les premiers navigateurs gagnérent l'île de Cevlan (Cf. Dipar. IX. 26--28). Entre Kaugambi, berceau des Sthavira et Ceylan où cette secte prospéra en dernier lieu, la route était donc jalonnée par Besnagar et Ujjayim. Il est significatif de trouver dans les traditions singhalaises des éléments empruntés à ces lieux.

Si certaines innovations apparaissent au premier regard, les parties anciennes et fondamentales de la légende ne peuvent être reconnues qu'après avoir été dégagées des apports récents qui les recouvrent. Le récit du Mahavaṃsa étant le plus développé, est celui qui se prête le mieux à l'analyse. On peut y distinguer les épisodes suivants :

- 1) le sacre d'Açoka
- 2) sa conversion par le samanera Nigrodha
- 3) Açoka et le naga Mahakala
- 4) histoire des patriarches depuis Upáli jusqu'à Tissa Moggaliputta
- 5) conversion du frère cadet d'Açoka
- 6) Mahinda dans l'île de Ceylan
- 7) entrevue d'Açoka et de Tissa Moggaliputta
- 8) réunion du troisième Concile.

Le 6e épisode racontant l'apostolat de Mahinda dans l'île de Ceylan est, nous venons de le voir, une innovation

due aux chroniqueurs singhalais. Les épisodes 4 et 7 rappellent inévitablement les procédés mis en œuvre dans l'Açokav. L'auteur de cet ouvrage, désireux d'exalter Upagupta l'associe au Cakravartin Açoka et le rattache au Buddha par une chaîne de quatre patriarches. De même, afin de glorifier Tissa Moggaliputta, le rédacteur de la légende incorporée dans les chroniques singhalaises imagine l'entrevue d'Açoka avec ce patriarche et rattache ce dernier au Buddha par une chaîne de quatre docteurs. L'analogie est saisissante jusque dans le détail. Tissa demeure sur la colline Ahoganga qui, dans les plus anciens textes du Canon pali comme dans le Mahāvamsa même (IV, 18), est l'équivalent du mont Urumunda, l'ermitage de Çanavāsa et d'Upagupta. Tissa comme Upagupta se rend en bateau à Paṭaliputra. Le roi va au devant de lui et le conduit dans son palais comme il fait pour Upa-gupta dans l'Açokāv. Les épisodes 4 et 7 du Mahāvaṃsa s'inspirent visiblement d'une théorie des patriarches qui reproduit, avec des noms de saints nouveaux, la théorie similaire de l'Acokav. Ces deux épisodes étant exclus, ainsi que le sixième, il reste un noyau qu'il convient de comparer à l'Açokasut.

Dans l'Açokāv., Açoka ayant besoin d'un geôlier pour sa prison infernale, ses gens parcourent le pays et finissent par trouver le méchant Girika. Dans le même ouvrage, au début de l'épisode de Kunala, « le roi s'écrie]: Qu'on apporte un kunāla. Or les yakṣa entendaient les ordres qu'il donnait à la distance d'un yojana dans le ciel et les nāga les entendaient à la distance d'un yojana sous la terre. Aussi les yakṣa lui amenèrent un kunāla dans l'instant même » (Divyāv., p. 406. Burnouf, Introd., p. 404). A la fin de l'épisode de Vitaçoka, un autre ordre du grand roi est exécuté de la même façon (Divyāv., p. 427). Ainsi, dans le même ouvrage, les ordres du Cakravartin sont exécutés tantôt par ses gens, tantôt par des êtres surhumains. Ces procédés ne sont pas sur le même plan.

Comme nous l'avons déjà suggéré (cf. supra, p. 102), la notion du Cakravartin paraît avoir évolué dans le même temps où s'élaborait la légende d'Açoka. L'épisode très archaïque de la l'rison infernale ne met au service du roi que des hommes ordinaires; la légende de son fils et de son frère cadet place déjà sous ses ordres les yakşa et les naga. Le Mahayamsa, beaucoup plus tardif, développe avec force détails le thème de la puissance surnaturelle du Cakravartin. Aussitôt après le sacre d'Açoka, « ses ordres sont entendus à la distance d'un yojana dans les airs et d'un yojana dans le monde souterrain. > (Mahav. V. 23.) En outre, les deva lui apportent chaque jour de l'eau du lac Anotatta, des cure dents et des fruits de l'Himalaya; les mara lui fournissent des étoffes; les naga des fleurs de lotus et des onguents; les oiseaux chantent pour lui plaire; tout l'univers est à son service. ( $Mah\overline{a}v$ . V. 24--33.) À cet égard, le Mahayamsa est sur le prolongement de l'Açokay, et au même niveau que les épisodes les plus évolués du récit de Taran. (Cf. supra, p. 103).

L'épisode du grand roi et du dragon Kala dans le Mahayamsa est inspiré d'une courte scène de l'Açokäy. Quand Açoka se rend en pélerinage aux lieux saints en compagnie d'Upagupta, ce dernier lui montre le lieu où «Kalika, le roi des naga, vint trouver le Bodhisattva qui était près de l'arbre Bodhi et se mit à chanter ses louanges. > Açoka exprime le désir de voir le roi-dragon. « Aussitôt le roi des naga Kalika, apparaissant auprès du Sthavira Upagupta, lui dit les mains réunies avec respect: Sthavira, que me commandes-tu? Alors le Sthavira dit au roi : Voici, ô grand roi, Kalika, le roi des naga, qui a chanté les louanges de Bhagavat, lorsque assis auprès de l'arbre Bodhi, il s'avançait dans la voie du salut. Aussitôt le roi, les mains réunies avec respect, parla ainsi à Kalika le roi des naga : Tu l'as donc vu celui dont le teint égalait l'éclat de l'or fondu, tu l'as vu mon maître incomparable, dont la face ressemble à une PRZYLUSKI, La Légende de l'Empereur Acoka.

lune d'automne! Expose-moi une partie des qualités du Sage aux dix forces; dis-moi quelle était la splendeur du Sugata. Je ne puis, lui dit le dragon, l'exprimer par des paroles; mais juges-en par un seul mot : Touchée par la plante de ses pieds, la terre avec ses montagnes trembla de six manières différentes; éclairée par la lumière du Sugata, qui se levait semblable à la lune au-dessus du monde des hommes, elle parut belle et plus resplendissante que les rayons du soleil. Après cet entretien, le roi fit dresser un caitya en cet endroit et se retira. » (Divyāv., p. 392, Burnouf, Introd., p. 387—388.)

Dans le Mahavamsa, le dragon ne se borne plus à décrire la splendeur du Buddha; il fait paraître l'image du Grand Sage. « Un jour le souverain entendit parler de Mahakala, le roi de naga, d'une merveilleuse puissance, qui avait vu quatre Buddha et vécu pendant un kalpa. Il l'envoya chercher et le fit conduire en sa présence enchaîné avec une chaîne d'or. Quand il l'eut fait amener et asseoir sur son trône au dais blanc, il lui rendit hommage avec des fleurs variées et ordonna aux seize mille femmes du palais de l'entourer; puis il lui dit : « Faisnous voir l'aspect du Grand Sage omniscient, de celui dont le savoir est sans limite et qui a fait tourner la roue de la vraie Loi. Le roi-dragon créa une splendide image du Buddha, ornée des 32 signes, resplendissant des 80 soussignes . . . » (Mahāv. V, 87—92, trad. Geiger, p. 33.)

Dans l'Açokāv., le nāga obéit aux ordres d'Upagupta; dans le Mahāvaṃsa, le roi fait conduire en sa présence le dragon « enchaîné avec une chaîne d'or. » Bien que dans les deux cas le fonds du récit soit le même, c'est uniquement dans la rédaction singhalaise que le roi agit en véritable Cakravartin, capable de commander même aux dragons les plus puissants.

Dans l'Açokāv. Açoka est mis tour à tour en rapport avec de grands saints : Yaças, Pindola, Upagupta; mais sa conversion est l'œuvre d'un simple bhikşu, nommé

Samudra, que le hasard de ses pérégrinations conduit dans la prison infernale. Cet épisode paraît appartenir au fonds ancien de la légende (voir supra, p. 113 et infra, p. 155); il est probablement même antérieur à l'introduction de Yaças dans le Cycle d'Açoka et plonge ses racines dans un passé lointain, antérieur au Bouddhisme. Après un long usage, l'effigie de Samudra finit par perdre tout relief, et son nom tomba dans l'oubli. Bientôt il apparut que cet anonymat n'était pas sans avantage. C'était un spectacle édifiant de voir le plus puissant des rois converti par un humble religieux. Du moment où l'on aperçut la valeur de ce contraste, on dut s'efforcer de l'accentuer. Dans le récit de Taran., comme dans les chroniques singhalaises, ce n'est plus même un bhikşu ordinaire qui convertit le grand roi; c'est un novice, un petit çrāmaṇera.

L'Açokav. raconte qu'un jour Vitaçoka, le frère cadet du roi, sortit pour chasser la gazelle. Il rencontra dans la forêt un solitaire et lui dit : « De quoi te nourris-tu? — De fruits et de racines. — Et quel est ton vêtement? — Des lambeaux et des feuilles de darbha. — Et ton lit? — Un tapis de gazon. — Y a-t-il quelque douleur qui te gène [dans tes pénitences]? — Oui reprit le rṣi; ces gazelles s'accouplent dans la saison du rut. Or quand je vois leurs ébats, alors je suis consumé de désirs. — Si cet anachorète, s'écria Vitaçoka, ne peut par cette rude pénitence dompter la passion, que sera-ce des gramaṇa, fils de Çakya, qui recherchent les tapis et les sièges bien étendus? Comment pourront-ils triompher de la passion? » (Divyāv., p. 420, Burnour, Introd. p. 415). Après quoi, par un ingénieux stratagème, Açoka réussit à convertir son frère cadet.

Dans le Mahav., cet épisode est brièvement résumé : Un jour, pendant que le prince chassait, il vit des gazelles qui s'ébattaient joyeusement dans la jungle. Et à ce spectacle, il pensa : Même les gazelles s'ébattent joyeusement, qui se nourrissent d'herbe dans la jungle.

offrandes et dépense 96 koți pour ériger des monastères (VI, \$1—86 et 97). Il ya jusqu'à donner son fils Mahinda et sa fille Saṃghamittā qui entrent en religion (VII, 19). Mais à ces éléments anciens, la chronique singhalaise ajoute une donnée nouvelle : pour confondre les hérétiques qui étaient devenus très nombreux, Tissa Moggaliputta réunit 60.000 disciples du Buddha qui composent le Kathāvatthu (VII, 56); et parmi cette multitude, il choisit 1000 Arahat qui forment le troisième Concile (VII, 57-59). Ainsi le Dīpavamsa distingue au temps d'Açoka deux grandes réunions du Samgha : l'une de 60.000 disciples, préparatoire au troisième Concile, est convoquée par Tissa Moggaliputta; l'autre beaucoup plus nombreuse, se tient sous le patronage du grand roi et correspond à la grande assemblée du pancavarsa mentionnée dans l'Açokav. et l'Histoire de Taran. Ces deux évenements si proches et si semblables ne devaient pas tarder à se confondre: dans le Mahav. il n'est plus question que d'une seule assemblée convoquée par Açoka et présidée par Tissa Moggaliputta qui choisit dans son sein les Arahat du troisième Concile.

En somme, l'auteur du récit dont s'inspirent les chroniques singhalaises a tantôt résumé, tantôt développé l'ancienne Geste d'Açoka. En tout cas, le contenu de son œuvre ne s'explique qu'à partir de l'Açokasut. et de l'Açokāv.

Les récits qui composent le Cycle d'Açoka dérivent tous d'une légende ancienne qui, répandue sur un vaste domaine, s'est différenciée suivant les régions. Cette légende primitive paraît avoir été élaborée dans les communautés bouddhiques voisines de Pațaliputra. De la capitale des Maurya, elle se propagea vers l'Est et vers l'Ouest. Dans le pays situé entre le Magadha et les bouches du Gange, elle poursuivit son évolution et finit par être incorporée au Canon d'une secte locale. A l'ouest, elle se stabilisa

de bonne heure. Rédigée à Kauçāmbī, puis complétée à Mathurā, elle eut sous cette forme un retentissement considérable. De ces deux centres où prirent probablement naissance les sectes Sthavira et Sarvāstivādin, la Geste d'Açoka rayonna vers le Sud-Ouest et le Nord-Ouest, jusqu'à Ceylan et au Cachemire.

On peut distinguer trois phases dans le développement de la légende depuis le Magadha jusqu'au Nord-Ouest. D'abord, au récit archaïque de la conversion d'Açoka par le bhikṣu Samudra s'agrègent une série d'épisodes destinés à glorifier le sthavira Yaças, abbé du Kukkuṭa-ārāma; c'est la période magadhienne. Parvenue à Kauçāmbī, puis à Mathurā, la légende se cristallise et s'accroît d'éléments nouveaux : Piṇḍola et Upugupta sont mis en rapport avec le grand roi; c'est la période de Kauçāmbī et de Mathurā. Enfin, transportée au Nord-Ouest, la légende se renouvelle : l'Arhat Sumanas se substitue aux religieux des temps anciens; le personnage de Yaças change de caractère; le prince Dharmavivardhana vient au premier plan.

Quelques-unes des thèses énoncées précédemment se trouvent confirmées par cette analyse. La distinction des trois Ecoles du Magadha, de Mathura et du Cachemire nous avait été suggérée par l'examen des traditions relatives au voyage du Buddha dans l'Ouest. L'étude des relations des Conciles et des listes de Patriarches avait donné des résultats concordants. L'analyse des récits qui composent le Cycle d'Açoka aboutit encore aux mêmes conclusions.

D'autre part, les analogies que présentent le Kunālasut., l'Açokāv. et les chroniques singhalaises s'expliquent aisément malgré l'éloignement géographique et la différence des sectes si on admet que ces ouvrages dérivent tous d'un Açokasut. rédigé avant l'ère chrétienne dans le pays de Kauçambī. De ce point central où elle se cristallisa de bonne heure sous une forme promptement populaire, la légende d'Açoka se répandit à la fois sur les domaines

des Sthavira et des Sarvāstivādin. Après avoir reproduit l'Açokasūt, presque intégralement dans son œuvre, l'auteur de l'Açokāv, fut imité à son tour par les écrivains de la secte Sthavira : la légende de Tissa Moggaliputta, telle qu'elle est contée dans le Mahavaṃsa, paraît avoir été modelée sur celle du patriarche Upagupta.

## Chapitre sixième.

## L'enfer d'Açoka.

Quand les grands pélerins chinois. Fa-hien puis Hiuan-Tsang, visitèrent les ruines de Pataliputra, on leur montra l'enfer d'Açoka. C'était une prison construite par ce roi peu de temps après son avènement et où, d'après la légende, on faisait subir aux criminels les tortures des damnés. Fa-hien raconte qu'Açoka voyageant aux extrémités de la terre avait visité la demeure de Yama et qu'il avait alors formé le dessein d'instituer auprès de sa capitale un enfer semblable à celui du roi des morts. (1) Dans l'Açokav., la fondation de cette prison est relatée d'une autre manière: le bourreau d'Açoka nommé Girika aurait imaginé sa chambre de tortures en entendant un religieux réciter un sutra où les supplices de l'enfer étaient décrits.

Voici comment le début de ce passage est interprété par Burnouf (Introduct. p. 366) : « Caṇḍa Girika se rendit ensuite à l'ermitage de Kukkuṭa-ārāma; le religieux Bāla-paṇḍita y lisait un sutra...» La traduction de Burnouf suppose l'original suivant : bhikṣuç ca Bālapaṇḍitaḥ sūtraṃ paṭhati. Cette lecture a été admise par les éditeurs du Divyav. (p. 375). Il y a pourtant une difficulté. Bālapaṇḍita est formé de deux adjectifs qui signifient respectivement : insensé et sage. On ne voit pas très bien comment ces deux épithètes contradictoires pourraient s'allier dans le nom d'un même individu. A. W. Tch. fournit une meilleure leçon : « un bhiksu lisait le sūtra de l'insensé

<sup>(1)</sup> On peut indiquer avec précision la source où Fa-hien a puisé ces indications. Le Chap. XXII de sa Relation est un résumé fidèle de l'épisode correspondant du Kunālasūtra.

et du sage... » Balapandita ne serait donc pas un nom d'homme, mais le titre d'un texte sacré. Cette interprétation est certainement exacte. (1) Il existe dans le Canon plusieurs textes qui portent ce titre. L'un est le 129° sutta du Majjhima-nikaya pali; un autre est le 199° sūtra du Tchonga-han ou Madhyama-agama traduit en chinois. Tous deux contiennent une description des supplices de l'enfer.

La question se pose de savoir auquel de ces sūtra se réfère la citation de l'Açokav. La confrontation des deux textes canoniques et du passage correspondant du Divyav: ne laisse aucun doute à cet égard. Le fragment du Balapandita-sutra insérée dans le Divyav. comprend cinq paragraphes où sont successivement décrits les supplices 1°) des boules de fer, 2°) du cuivre fondu, 3°) de la houe de fer, 4°) du rabot de fer, 5°) des cinq liens (2) (cf. Bur-NOUF, Introduct., p. 366-367). Nous retrouvons dans le Tehong-a-han les supplices 1, 2 et 5 rangés dans le même ordre qu'en sanskrit et décrits de la même façon. Dans le sutta pali au contraire, le premier supplice est celui des cinq liens » et la suite du morceau s'écarte notablement du texte sanskrit. Le fragment cité dans le Divyav. s'apparente, non au Majjhima-nikāya pali, mais au 199° sūtra du Tchong-a-han, recueil qui paraît être la traduction du Madhyama-agama de l'Ecole Sarvastivadin (3) (Cf. Majjhima-nikāya ed. Chalmers, III, p. 166 et Tchong-a-han Tripit. éd. Tok. XII, 7, p. 61b).

<sup>(1)</sup> Il faut corriger le texte sanskrit et lire : bhikṣuç ca Bāla-paṇḍita-sūtram paṭhati.

<sup>(1)</sup> Dans la traduction de Burnour, la description de ce dernier supplice est inintelligible. Voir Appendice p. 159.

<sup>(2)</sup> J'ai déjà signalé ailleurs l'identité du 36° sūtra du Tchong-a-han et d'un fragment du Parinirvāṇa-sūtra des Mūla-Sarvāstivādin. (Le Parinirvāṇa et les Funérailles du Buddha, I, p. 63—74). La comparaison que nous venons d'instituer entre un passage du Divyāv. et le 199° sūtra du Tchong-a-han est également de nature à prouver que ce recueil est la traduction du Madhyama-āgama de l'Ecole Sarvāstivādin.

Les paroles prêtées au bhikşu du Kukkuṭa-ārāma sont sensiblement différentes dans A.W.K et A.W.Tch. Ces deux recensions ne sont pas méme d'accord sur le titre du sutra que récitait ce religieux: A.W.Tch., comme le Divyāv., mentionne un Bālapaṇḍita-sūtra, tandis que A.W.K. se réfère au Ou-t'ien-che-king 五天便深 c'est-à-dire au Sūtra des cinq messagers divins > (devadūta-sūtra). Il existe un sutta de ce nom dans le Majjhima-nikāya pali. aussitôt après le Bālapaṇḍita. Le Tchong-a-han, qui contient deux textes analogues, les sépare largement: il fait du Devaduta le 64° sutra et du Bālapaṇḍita le 199°.

A.W.K. ne donne pas un fragment in extenso du Devaduta-sutra. Il se borne à énumérer un certain nombre de supplices et renvoie pour le développement au On-tien-che-king. (Tripit. éd. Tok. XXIV, 10, p. 31<sup>b</sup>, col. 6.)

A.W.Tch. au contraire prétend reproduire les paroles du religieux du Kukkuṭa-ārāma. «Il y avait alors dans ce monastère un bhikṣu qui récitait le Sūtra de l'Insensé et du Sage où il est dit : Ceux qui aiment le bouillon de la marmite seront broyés avec un pilon. Ceux qui aiment ce qu'on pile dans le mortier seront cuits dans une marmite. Ceux qui sont dans l'enfer avalent de grosses boules de fer et on leur arrose la bouche avec du cuivre fondu... 2 (Tripit. éd. Tōk. XXIV, 10, p. 3², col. 19 et suiv.)

Ce passage est donné comme étant textuellement tiré d'un sutra. Cependant, il ne se retrouve ni dans les Balapandita et Devadūta-sutra énumérés ci-dessus, ni dans aucune autre traduction de ces sūtra, ni dans le sūtra correspondant de l'Ekottara-agama traduit en chinois Nanjio Nº 542). Puisqu'il fait actuellement défaut dans nos collections de textes sacrés, on est tenté de le considérer comme un témoin d'une ancienne description de l'enfer aujourd'hui disparue. Voici comment on peut se représenter les choses. L'auteur de la plus vieille Geste d'Agoka considérait comme canonique un sutra sur l'enfer

qui contenait les phrases précitées sur le supplice des gourmands, sūtra que nous appellerons, pour fixer les idées: Niraya-sūtra. Plus tard, les idées religieuses ayant changé, la description de l'enfer fut modifiée dans les Āgama. Les phrases sur le supplice des gourmands citées dans la Geste d'Açoka cessant dès lors d'être canoniques, furent supprimées dans la plupart des recensions de l'Açokav. et ne furent laissées, par mégarde, que dans l'ouvrage dont l'A. W. Tch. est la traduction.

Cette manière de voir est corroborée par des considérations d'un autre ordre. Le Balapandita-sutra du Madhyama-agama fait partie d'une section intitulée : Mahavarga. Sur 10 sūtra qui constituent cette section, les quatre premiers sont relatifs aux prescriptions sur la nourriture (Sylvain Lévi, Açvaghoşa, p. 137). Deux autres, le 7° et le 10°, ont également trait incidemment à la nourriture et au désir de nourriture (éd. Tōk., p. 59a, col. 9 et 13 et p. 67<sup>b</sup>, col. 1—4). On est conduit à supposer que, primitivement, les 10 sūtra du Mahavarga se rapportaient de près ou de loin au même sujet et se trouvaient pour cette raison classés ensemble. On observera dans le même sens que le 5° sutra est intitulé: Cunda. Le disciple ainsi nommé est surtout célèbre par le repas indigeste qu'il servit au Buddha peu avant le Parinirvana. De ce festin, il n'est pas fait mention dans le sūtra du Mahāvarga, mais ce peut être parce que le contenu du texte a varié. La présence du Cunda-sūtra dans une section principalement formée de sermons sur les aliments, fait penser que le fameux repas de Cunda n'est pas étranger à cette classification. Le même raisonnement peut s'appliquer au Balapaṇḍita-sūtra. C'est une description de l'enfer où rien n'indique à première vue qu'elle dût être insérée parmi des textes relatifs à la nourriture. Mais un examen plus attentif corrige cette impression. Nous lisons p. 62a, col. 13 : «Les insensés qui, pendant leur vie antérieure, ont convoité la saveur des aliments, qui ont mal agi par

le corps, par la parole et par l'esprit... renaissent parmi les animaux. « La même phrase est répétée cinq fois dans la même page. Elle énonce d'abord une faute particulière : le péché de gourmandise, puis une formule très générale qui comprend la totalité des fautes possibles. Cette rédaction n'est probablement pas d'un seul jet. La gourmandise est incluse dans les fautes du corps. Si elle est visée spécialement, c'est sans doute qu'elle appartenait à un texte ancien relatif à l'abus de nourriture. Plus tard, on généralisa et, d'une prédication qui concernait spécialement les gourmands, on fit un sutra concernant la totalité des pécheurs. On obtint ainsi une rédaction peu cohérente où le premier membre de phrase a une valeur concrète et précise contrastant avec la formule abstraite et générale qui suit immédiatement. Il semble que l'actuel Balapandita soit le substitut d'un ancien Niraya-sūtra où les supplices de l'enfer étaient décrits spécialement en vue d'effrayer les gourmands. Cette conclusion s'ajuste parfaitement à ce que vient de nous suggérer la citation conservée dans l'A. W. Tch.

A en juger par cette citation, le Niraya-sūtra primitif reflétait des conceptions fort archaïques. Les peines dont il menaçait les gourmands sont d'une excessive sévérité. Que pour avoir aimé le bouillon, on soit condamné au supplice le plus terrible, il y a là un manque de proportion entre la faute et le châtiment qui dénote un esprit grossier et une imagination brutale. Quand les théologiens raffinèrent sur les traditions populaires, ils ne manquèrent pas d'introduire des tempéraments dans cette législation barbare. C'est précisément ce dont témoigne le Balapandita sūtra du Tchong-a-han. Ce texte fait renaître les gourmands, non dans les enfers, mais parmi les animaux : poissons, ils en sont réduits à boire de l'eau; herbivores, ils n'ont pour satisfaire leur faim que l'herbe des prairies et les feuilles des arbres; animaux de basse-cour, ils se repaissent d'immondices (Tripit. éd. Tōk. XII, 7, p. 62°).

Le Balapandita-sūtra marque donc un progrès par rapport au Niraya-sūtra primitif; il réserve aux grands criminels les peines terribles de l'enfer; le gourmand renaît sur la terre avec un corps d'animal. A l'antique croyance qui ne connaissait pour les morts d'autre séjour que le royaume de Yama et jetait dans l'enfer tous les méchants, la doctrine plus récente de la transmigration substitue une notion plus juste de la rétribution des actes : les méchants renaissent sur la terre ou dans l'autre monde, les moins coupables avec un corps de bête et les grands criminels dans les supplices de l'enfer.

Le même progrès se manifeste encore du Devadūtasutta au Balapandita. Le premier est une description du royaume de Yama; le roi des morts y est nommé presque à chaque ligne; c'est lui qui dépêche aux vivants des « messagers divins » pour les avertir du sort qui les attend. Ces notions mythologiques sont héritées de l'antiquité védique. (1) Dans le Balapandita, au contraire, il n'est plus question de Yama ni des messagers divins. Les enfers ne sont qu'une halte dans le cycle des renaissances. Le texte énumère toutes les modalités de l'existence, depuis la vie des damnés et des animaux jusqu'à celle des Cakravartin et des dieux en passant par la condition humaine.

Ainsi tandis que le Niraya-sutra primitif et le Devaduta-sutta s'inspirent encore des conceptions védiques, la doctrine récente de la transmigration s'affirme dans le Balapandita.

Les conséquences de cette évolution se manifestent dans les moindres détails. Le Devadūta-sutta distingue un

<sup>(1)</sup> A l'époque védique, les messagers de Yama sont deux chiens qui gardent l'enfer et vont parfois rôder parmi les vivants. Dans un texte de l'Atharva-Veda, ils sont plus de deux et il n'est plus spécifié que ce sont des chiens (A.V.VIII, 2, 11. Cf. Muir, Sanskrit Texts V, note 439). D'après le Devadūta-sutta de l'Anguttara-nikāya bouddhique, les messagers infernaux sont au nombre de trois; ils sont cinq dans le Devadūta-sutta du Majjhima.

certain nombre d'eufers parmi lesquels le Gūthaniraya ou cenier des excréments ». Les damnés y sont rongés par les vers et, cela va sans dire, n'ont pas d'autre nourriture que les immondices où ils sont plongés. (1) Dans le Balapandita-sūtra, le Gūthaniraya n'est plus nommé; mais les gourmands qui renaissent comme animaux de basse-cour : poulets, porcs, etc. sont condamnés à se nourrir d'excréments. Primitivement, tous les méchants, tous les supplices étaient réunis dans l'enfer. Plus tard, quand les coupables furent divisés en deux groupes, certains tourments furent réservés aux animaux. Le Gūthaniraya du Devadūta-sutta marque le prolongement des notions anciennes. Par contre, le Balapandita ne mentionne plus « l'enfer des excréments » et fait subir aux gourmands, sur la terre, le supplice qu'ils enduraient dans le Gūthaniraya.

En somme, la comparaison des textes conduit à distinguer un Niraya-sūtra primitif dont nous n'avons plus qu'un lambeau et des sutra plus récents conservés dans le Canon des Sthavira et des Sarvastivadin : Devadūta et Balapandita-sūtra. Parmi ces derniers, le Devadūta est plus archaïque et plus proche de l'antiquité védique, tandis que le Balapandita traduit des conceptions plus évoluées.

La chronologie et l'origine présumées de ces textes sont confirmées, dans une certaine mesure, par l'ordre de leur apparition dans les recensions successives de l'Açokav. L'A.W.K. et le Tsa-a-han donnent un abrégé des supplices de l'enfer et renvoient pour le développement au Deva-dûta-sutra. Par contre l'A.W.Teh. et le Divyav. citent le Balapandita-sûtra. Or l'A.W.K. est probablement la plus vieille recension de l'Açokav. C'est celle qui reproduit le plus fidèlement les sources anciennes. Il est probable que l'Açokasût., conservé à Kauçambí dans des monastères de la secte Sthavira, citait à propos des peines de l'enfer

le Devadūta-sutta pali et que plus tard, à Mathurā, la mention de ce sutta fut remplacée par celle du Bālapaṇ-dita-sūtra de l'Ecole Sarvastivadin.

Cette manière de voir est corroborée par le texte suivant : on lit dans le Dīpavamsa que Mahādeva, un des missionnaires envoyés par Açoka pour répandre au loin la doctrine, réalisa de nombreuses conversions dans le pays des Andhra en prêchant le Devadūta-sutta (Dīpav. VIII, 5). Cette tradition a un fondement réel : on sait par les inscriptions d'Açoka que ce monarque envoya de nombreux missionnaires dans les pays étrangers. La mission de Mahadeva est un des points par où la légende d'Açoka rejoint l'histoire proprement dite. Nous n'irons pas jusqu'à prétendre que cet apôtre prêcha en fait, au temps du grand roi, le Devaduta-sutta. Du moins il semble que, dès une époque ancienne, ce texte sacré était particulièrement en faveur chez les adeptes de la secte Sthavira. Les sutta que la tradition attribue aux grands missionnaires du temps d'Açoka durent être choisis parmi les plus importants et les plus fameux du Canon pali. Il est significatif qu'on relève dans cette liste le Devaduta-sutta et non le Bālapandita.

Il ressort de ce qui précède que le Devadūta-sutta était fort en honneur dans l'Ecole de Kauçāmbī. Remplaçant dans le Canon un Niraya-sūtra primitif, il se maintint dans le Majjhima-nikāya, mais fut éliminé à son tour, dans plusieurs recensions de l'Açokāv., par le Bālapandita-sūtra de l'Ecole Sarvāstivādin. L'épisode de la Prison infernale est un des plus anciens récits de la Geste d'Açoka. Le Niraya-sūtra que Girika aurait entendu réciter dans le monastère du Kukkuṭa-ārāma était sans doute contemporain du premier état de la légende et faisait partie de la Collection magadhienne des Ecritures. Il semble qu'à chaque étape de la route suivie par la Geste d'Açoka: Pāṭaliputra, Kauçāmbī, Mathurā, corresponde une description de l'enfer contenue dans un texte distinct: Niraya-

sūtra magadhien, Devadūta-sutta pali, Balapandita-sūtra sanskrit.

De ce que le Bālapandita est mentionné dans les dernières recensions de l'Açokav., il ne s'ensuit pas nécessairement que la rédaction de ce sutra soit très tardive. On peut concevoir que, dès le début de la période de Kauçambī et de Mathurā, le Niraya-sūtra primitif soit tombé en désuétude et ait été remplacé, à Kauçambī par le Devadūta-sutta, à Mathurā par le Bālapandita-sūtra. Sans doute, le dernier de ces textes traduit des conceptions beaucoup plus évoluées que celles qui s'expriment dans le précédent, mais ceci peut tenir à des influences locales bien plus qu'à une différence de date. Plusieurs circonstances expliquent que les répresentations collectives de l'enfer se soient modifiées à Mathura plus promptement qu'à Kauçāmbī. Parvenu dans le pays des Sūrasena, le Bouddhisme y subit des influences étrangères que nous allons bientôt nous efforcer de dégager; en même temps il prit plus étroitement contact avec la pensée brahmanique. C'est dans la région arrosée par les cours parallèles du Gange supérieur et de la Yamuna que la doctrine du karman et la philosophie des Upanisad paraissent s'être élaborées et formulées. Ces spéculations agirent directement sur les Bouddhistes de Mathura; elles n'ébranlèrent que par contrecoup les communautés du Magadha et même de Kauçāmbī. Chez les Sarvastivadin de Mathura, le Niraya-sūtra primitif put être remplacé de bonne heure par un Balapandita-sūtra imprégné d'idées récentes sur la transmigration, tandis que les Sthavira de Kauçāmbī en étaient toujours aux notions archaïques qui s'expriment dans le Devadūta-sutta.

Le voisinage de ces deux sectes facilitait les échanges d'idées. On a déjà vu comment l'Açokasūt. fut emprunté par l'Ecole de Mathurā à celle de Kauçāmbī. Il n'est pas douteux que des textes sacrés passèrent également d'un Canon dans l'autre. Sans cette pénétration réciproque, on

ne s'expliquerait pas que les collections des sectes rivales continssent de si nombreux éléments communs dont beaucoup ne peuvent remonter à l'époque la plus ancienne. Il est probable que les compilateurs du Majjhima-nikaya pali empruntèrent aux Sarvāstivādin le Bālapaṇḍita-sūtra et que les rédacteurs du Madhyama-āgama sanskrit imitèrent le Devadūta-sutta des Sthavira.

Sans doute, il est malaisé de prouver ces échanges : les premières ébauches du Majjhima pali qui ne contenaient, croyons-nous, qu'une seule description de l'enfer ont disparu, remplacées par une collection plus complète. Toutefois un commencement de preuve nous est fourni par un autre recueil de textes sacrés qui fait partie du Canon des Sthavira et ne contient qu'une seule description de l'enfer, précisément conforme au texte du Devadutasutta. Je veux parler des «Triades» (Tika nipāta) de l'Anguttara-nikaya. Cette collection contient un Devadutasutta qui, à l'exclusion de quelques paragraphes, reproduit mot pour mot le Devaduta-sutta du Majjhima-nikaya pali. (Cf. Anguttara I p. 141.) Par contre, le Balapandita-sutta fait défaut. L'omission de ce texte est significative. Il se divise en deux parties dont l'une commence par l'énoncé des trois vices de l'insensé et l'autre par l'énumération des trois qualités du sage. S'il eût existé dès le principe dans les Écritures des Sthavira, il eût sans doute été inséré dans les Triades de l'Anguttara-nikaya. Or nous trouvons bien dans celles-ci l'énoncé des trois caractéristiques de l'insensé et du sage, mais non la description de l'enfer et des autres séjours des êtres qui fait le fond du Bālapaṇḍita-sutta (cf. Aṅguttara I p. 102). Les Triades de l'Aiguttara paraissent donc remonter à une époque où les Sthavira tenaient pour canonique, à l'exclusion de tout autre, la description du royaume de Yama contenue dans le Devaduta-sutta.

On peut figurer au moyen du schéma suivant l'ordre de succession des textes:

Ecole magadhienne . . . . . Niraya-sūtra (?)

Ecole de Kauçāmbī . . . . . . Devadūta-sutta Majjh. No. 130

Bālapaṇḍita-sutta Majjh. No. 129

Ecole de Mathurä..... Bālapaņdita-sūtra Tehong-a-han, No. 64

Devadūtā-sūtra Tchong-a-han, No. 199

L'évolution se poursuivit pendant la période cachemirienne. Le Kunalasūt. qui date de cette époque se termine par un tableau des enfers et des autres séjours des êtres. On montrera plus loin en quoi cette description diffère des précédentes. (Voir infra p. 146.)

Nous pouvons désormais distinguer trois couches detraditions relatives à l'enfer. Pendant la période magadhienne, les supplices des gourmands étaient décrits dans un sûtra très archaïque dont il ne nous reste qu'un fragment conservé dans A.W.Tch. Pendant la période suivante, de nouveaux textes furent composés : le Devadûta pali où s'expriment d'antiques croyances et qui paraît avoir été rédigé par les Sthavira de Kauçambī, et le Balapandita-sûtra où les Sarvastivadin de Mathura exposèrent les grandes phases de la transmigration. Plus tard les sectes rivales s'empruntèrent réciproquement ces deux textes. Enfin, pendant la période cachemirienne, de nouvelles descriptions de l'enfer remplacèrent les précédentes.

Cette évolution est parallèle à celle de la légende d'Açoka. Le vieux conte de la Prison infernale mentionnait le Niraya-sūtra primitif. L'Açokasūt. rédigé à Kauçambī citait probablement le Devadūta-sutta. A Mathura, les Sarvāstivadin substituèrent à ce dernier texte la mention du Balapaṇḍita sanskrit. Enfin, pendant la période cachemirienne, une description plus moderne de l'enfer fut annexée au Kuṇālasūt. Ainsi échelonnés sur la grande route du Magadha au Cachemire, ces textes constituent d'utiles jalons. Il suffira de grouper autour d'eux quelques données complémentaires pour entrevoir, dans ses grandes lignes, l'histoire de l'enfer bouddhique.

Suivant une tradition constante, la prison instituée par ordre d'Açoka était un enfer. D'après l'Açokav., c'est en entendant un religieux réciter un sūtra que Girika aurait eu l'idée des supplices qu'il allait infliger aux criminels. De telles allégations ne sont pas pour surprendre. Les institutions humaines et celles de l'au-delà présentent dans toutes les sociétés un certain parallélisme. Les hommes donnent à leurs dieux les palais et les attributs des rois; la vie dans l'autre monde n'est pas foncièrement différente de celle qu'on mène sur la terre, et les supplices des damnés dans l'enfer ne sont pas sans analogie avec ceux des criminels ici-bas. L'épisode de la Prison d'Açoka illustre cette vérité. Il prouve qu'au temps où s'élaborait la légende d'Açoka, on se figurait un enfer semblable à une prison. Ayant à expliquer la création d'une chambre de tortures qu'ils concevaient pareille à l'enfer, les conteurs exprimèrent cette ressemblance en disant que la prison d'Açoka avait été faite sur le modèle des geôles de l'an-delà.

On peut suivre l'analogie jusque dans les détails. D'après l'ancien Niraya-sūtra dont A. W. Tch. nous a conservé un lambeau, les damnés étaient écrasés dans un pilon ou cuits dans une marmite. Ce sont précisément les deux supplices infligés par Girika: il fait broyer le corps de deux amants surpris dans le palais du roi, puis il plonge le bhikşu Samudra dans une marmite sous laquelle il allume du feu. La « Prison agréable » de l'Açokav. est donc une image exacte de l'enfer tel que l'imaginaient les bouddhistes de la période magadhienne.

On a déjà observé l'excessive sévérité dont témoigne l'ancien Niraya-sūtra: les gourmands abusent de ce qu'on broie dans le pilon et de ce qu'on fait cuire dans la marmite; dans l'autre monde ils seront broyés et cuits. Cette dure sentence est une application de la loi du talion qu'on retrouve chez les Indiens comme chez tant de peuples aux origines du droit pénal.

Dans la Geste d'Açoka, l'enfer où s'exerce l'autorité de Girika est formé d'une seule enceinte où les condamnés subissent pêle-mêle des supplices divers. Dans le Devaduta-sutta, l'enfer est partagé en plusieurs subdivisions. Au centre, le « grand enfer », Mahāniraya, est un lieu clos où l'on pénètre par quatre ouvertures. Ces portes, disposées suivant les quatre points cardinaux, donnent accès à quatre enfers secondaires : le Gūthaniraya, le Kukkulaniraya, le Simbalivana et l'Asipattavana. Ce domaine est limité par un fleuve, la Khārodakā, qui est l'équivalent de la Vaitaranī classique. (1)

Avec le Balapandita-sutra, un trait nouveau paraît dans la description des enfers. L'exposé de chaque supplice commence par ces mots: «Il y a des êtres qui renaissent dans les enfers. Les gardiens des enfers, après les avoir saisis et les avoir étendus sur le sol formé de fer brûlant, échauffé et ne faisant qu'une seule flamme, . . . » (Burnouf, Introd. p. 366). Les supplices sont multiples, comme dans le Devaduta-sutta. Mais la présence du feu partout où l'on applique les tortures met quelque unité dans le tableau du monde infernal.

Ce trait caractéristique est encore plus accentué dans un autre ouvrage, le « Sūtra des quatre enfers », dont la traduction chinoise elle-même a partiellement disparu. Nous n'en avons plus qu'un fragment transcrit dans le Kinglin-i-siang 經 建 異 相 (Nanjio n° 1473), précieuse anthologie compilée en Chine en 516 (cf. Tripit. éd. Tök. XXXVI, 3, p. 53<sup>b</sup>). Ce sutra distingue quatre grands enfers, plus précisément quatre fournaises de plus en plus ardentes : les flammes ont une longueur de 20 coudées dans la première, de 30 coudées dans la seconde, de 40 dans la troisième et enfin de 60 dans la quatrième. Ces brasiers

<sup>(1)</sup> Le fait que Khārodakā et Vaitaraņī sont deux noms du même sleuve est prouvé par le vers suivant du Jūtaka pali, ed. Favsbūll VI, p. 250, l. 13: Kharā kharodikā tattā duggā Vetaraņī nadī...

où la chaleur est de plus en plus atroce permettent de proportionner le châtiment à la gravité des crimes. Ils auraient été créés pour punir quatre bhiksu coupables de fautes diverses. Le souci d'être juste dans l'application des peines réservées aux méchants se manifeste également dans le Balapandita-sutra où ceux-ci sont partagés en deux groupes : ceux qui vont dans les enfers et ceux qui prennent un corps de bête; par contre, on n'en trouve pas trace dans le Devaduta-sutta où la multiplicité des enfers n'est qu'un moyen de faire souffrir les damnés davantage puisqu'on les conduit successivement du grand niraya dans les autres.

Ainsi le « Sūtra des quatre enfers » s'apparente au Balapandita sanskrit et s'oppose au Devaduta pali par une plus juste conception de la rétribution des actes et par le rôle important assigné au feu infernal. Cette dernière notion finit par contaminer un texte d'où elle était primitivement absente. Dans le Devaduta-sutta, le texte en prose ne contient que l'exposé des anciennes tortures, mais quatre vers isolés et probablement tardifs font allusion au feu infernal: le Grand niraya y est représenté comme une enceinte dont le sol est formé de fer brûlant : tassa ayomayā bhūmi jalitā tejasā yutā... (Majjhima III, p. 183). Ces expressions, maintes fois répétées dans le Balapandita sanskrit, n'apparaissent qu'une seule fois dans le Devadūta-sutta, et dans ce groupe de quatre vers qui pourrait être retranché sans causer au contexte aucun dommage; la strophe peut donc être considérée comme un ornement de superfétation.

Déjà, dans le Devadūta sutta et même dans le Nirayasūtra primitif, le feu servait à faire souffrir les damnés; Girika l'allumait sous ses chaudières; mais ce n'était alors qu'un moyen de torture entre plusieurs autres. Dans le Balapaṇḍita-sūtra et le Sūtra des quatre enfers, le feu devient l'agent principal et permanent des souffrances des damnés; il est l'élément nécessaire et partout présent qui donne aux enfers leur caractère véritable et leur unité. Cette notion finit par prévaloir dans toute la littérature bouddhique. Elle s'exprime clairement dans le passage suivant de l'Açokav. : « Dans l'enfer, les souffrances auxquelles est condamné le corps livré au feu; parmi les animaux, les terreurs que leur inspire la crainte de se voir dévorés les uns par les autres; parmi les preta, les tourments de la faim et de la soif; parmi les hommes, les inquiétudes d'une existence de projets et d'efforts; parmi les Dieux, la crainte de déchoir et de perdre leur félicité: voilà les cinq causes de misères par où sont enchaînés les trois mondes (BURNOUF, Introduct. p. 418). Nous avons déjà observé que l'épisode de Vîtaçoka porte les traces d'un remaniement tardif (1). Le passage cidessus, qui en est extrait, reflète des conceptions beaucoup plus avancées que celles qui s'expriment dans l'épisode ancien de la Prison infernale.

Le Samkiccajātaka (Jātaka 530, édit. FAUSBÖLL V, p. 261 et suiv.) contient une description des enfers plus complexe que les précédentes. Les niraya y sont au nombre de huit : Sañjīva, Kāļasutta, Saṃghāta, les deux Roruva, le Mahāvīci, le Tapana et le Patāpana (vers 15). Si les six premiers noms n'offrent aucune analogie avec ce que nous avons déjà vu, les deux derniers sont significatifs. Le Tapana-niraya est un enfer brûlant et le Patāpana un très-brûlant. Il est visible, au moins en ce qui concerne les deux derniers étages, que le feu est un élément essentiel du supplice des damnés et que les fournaises successives sont de plus en plus ardentes comme dans le « Sūtra des quatre enfers ». D'autre part, les huit enfers du Saṃkiccajātaka sont toujours désignés dans les textes plus tardifs comme les huit enfers brûlants. Il est

<sup>(1)</sup> Cf. supra p. 60 n. 1. Noter également dans le texte sanskrit du même épisode l'emploi du mot dinăra (lat. denarius) dont l'introduction dans l'Inde est relativement récente.

probable que du haut en bas de la série le feu augmentait d'intensité. Toutefois comme il était impossible d'exprimer cette gradation par des nuances du langage, on adopta des noms variés pour les six premiers étages et on réserva pour les derniers ceux de Tapana et Patapana. Le Samkiccajataka s'apparente donc au Balapandita et au Sütra des quatre enfers. En même temps, il e rattache étroitement au Devadūta pali. Plusieurs passages de ce sutta y sont reproduits textuellement, notamment les deux stances qui nous ont paru récentes et la description du bois des Simbali (vers 18—19 et 52).

Pendant la période cachemirienne, les représentations du monde des damnés atteignent un haut degré de complexité. Les enfers se groupent en deux grandes séries : enfers brûlants et enfers glacés. La première catégorie compte encore huit divisions comme dans le Samkiccajataka; mais les enfers glacés sont en nombre variable : huit dans le Vin. des Mūla-Sarvastivadin et l'Avadana-Çataka (1), dix dans beaucoup d'autres textes. De plus, il existe un grand nombre de petits enfers qui correspondent aux niraya secondaires du Devadūta-sutta.

Le 30<sup>ème</sup> sūtra du Dīrgha-āgama traduit en chinois se classe parmi les textes de cette période. Il situe les enfers aux extrémités du monde : l'univers est borné par une chaîne de montagnes circulaire, le Cakravāla-parvata au delà de laquelle il en existe une seconde. Entre ces deux chaînes s'étend une région obscure où ne parvient pas la lumière des astres. C'est là que s'ouvre l'entrée des enfers. Il y a huit grands enfers brûlants; chacun d'eux a quatre portes et est entouré de seize petits enfers.

<sup>(1)</sup> Comme l'a déjà noté Feer (L'enfer indica dans Journ. As. 1892, II, p. 188) cette liste « revient dans les textes sanscrits et tibétains chaque fois qu'on y décrit le rire du Buddha ». Sur les indices qui permettent de rapporter à la période cachemirienne la compilation de l'Avadāna-Çataka, voir Le Parinirvāṇa et les Funérailles du Buddha, I, p. 7.

On compte en outre dix enfers glacés (cf. Tripit. éd. Tōk. XII, 9, p. 98<sup>b</sup> et suiv.). La-même description est reproduite avec plus ou moins de détails dans d'autres ouvrages qui correspondent dans l'ensemble au 30<sup>ème</sup> sutra du Dīrgha-agama traduit en chinois (1). D'autre part, les noms des dix enfers glacés se retrouvent dans un sutta du Samyutta-nikaya pali dont FEER a donné une traduction (Cf. FEER, L'enfer indien dans Journ. As. 1892, II p. 213), et dans un sutta de l'Anguttara-nikaya (Anguttara V, p. 173).

Le Kunalasut. traduit des conceptions analogues. Il nous apprend qu'Açoka, faisant une tournée dans son empire, franchit un jour la chaîne du Cakravāla. Il entendit alors un bruit souterrain qui, pareil à la foudre, faisait trembler le ciel et la terre. Baissant les yeux, il vit le roi Yama, entouré de ses ministres, jugeant les coupables et les envoyant au supplice dans les dix-huit enfers (Cf. Tripit. éd. Tok. XXIV, 10, p. 69°). Ce nombre global comprend sans doute huit enters chauds et dix enfers froids. Toutefois, à la fin du sutra, quand le Vénérable Sumanas décrit les différentes parties de l'univers, il énumère d'abord les huit enfers brûlants, puis il donne une liste de quatorze autres enfers où, malgré quelques expressions obscures, on reconnaît les dix enfers glacés et quatre divisions supplémentaires qui correspondent apparemment aux quatre niraya secondaires du Devaduta-sutta (ibid. XXIV, 10, p. 71ª).

Ainsi, plus on s'éloigne des origines, plus le système devient compliqué, mais la loi de cette progression est fort simple : les textes récents reprennent les éléments des anciennes descriptions et les multiplient par deux ou quatre (Sur ce mode de formation des uombres mytholo-

<sup>(1)</sup> Comparer les descriptions des enfers dans *Ta-leou-t'an-king* 大樓炭經 Nanjio N° 551, Tripit. éd. Tök. XIII, 1, p. 6<sup>b</sup> et suiv., *K'i-chc-king* 起世經, Nanjio N° 551, Tripit. XIII, 1, p. 37<sup>a</sup> et suiv., et *K'i-chc-yin-pcn-king* 起世因本經, Nanjio N° 549, Tripit. XIII, 1, p. 81<sup>a</sup> et suiv.

giques, voir Bergaigne, La religion védique, II p. 115). Le Devaduta-sutta présentait sur le même plan un niraya principal flanqué de quatre niraya secondaires. Le « Sutra des quatre enfers » distingue quatre étages probablement superposés et de plus en plus brûlants. Le Samkiccajataka double le nombre des étages et se souvient encore des enfers secondaires. Le Dīrgha-agama traduit en chinois conserve les huit enfers brûlants, mais il annexe à chacun d'eux seize petits enfers, c'est-à-dire quatre fois plus que dans le Devaduta-sutta. Enfin la liste des enfers chauds se double d'une série d'enfers froids.

D'autre part, dès une époque assez ancienne, les mêmes représentations sont communes aux diverses écoles. Il semble qu'avant la rédaction du Samkiccajataka, les traditions des Sthavira et des Sarvastivadin s'étaient déjà mêlées. Pour dégager les tendances propres à chacune de ces sectes, il faut remonter au début de la période de Kauçambī et de Mathura.

Pendant la période magadhienne, l'enfer est conçu comme une prison. Plus tard paraît une conception différente qui s'exprime dans le « Sutra des quatre enfers » : l'enfer est le séjour du feu. Les deux notions sont nettement distinctes : l'enfer-prison s'oppose à l'enfer-fournaise. Du jour où elles furent associées, elles donnèrent lieu à des combinaisons où s'exerça la fantaisie des écrivains, mais où l'analyse découvre toujours, sous des apparences diverses, les mêmes éléments fondamentaux.

Dans le Devaduta pali très archaïque, le texte en prose ne contient que l'exposé des tortures dont la description est un legs de l'époque la plus primitive; seule une stance probablement tardive s'inspire de conceptions nouvelles. Dans le Balapaṇḍita sanskrit, le supplice du feu s'ajoute à chacune de ces tortures. Dès lors la notion de l'enfer-fournaise tend à passer au premier plan, mais cette représentation plus abstraite, moins pittoresque que les anciennes, ne réussit pas à les éliminer complètement.

Le désir de terroriser les pécheurs contribua sans doute à perpétuer le souvenir des tortures primitives.

Dans les premiers textes où il fait son apparition, le feu est situé sous le sol de l'enfer; c'est par conséquent un feu souterrain. Ceci nous conduit à signaler une nouvelle opposition entre la chambre de tortures ancienne et la fournaise plus récente. Le champ de supplices primitif était essentiellement une surface plane où les damnés subissaient côte à côte les tortures les plus diverses. Quand on admit l'existence du feu souterrain, on superposa les deux images : sur le sol, les anciennes tortures; au dessous, le feu ardent. Et pour que ce feu pût causer d'atroces souffrances, on imagina que le sol de la geôle était en fer et que l'enceinte où souffraient les damnés était recouverte d'un toit de fer. Bientôt ceci parut encore insuffisant. On pensa sans doute qu'à descendre plus profondément, on trouverait sans cesse des zônes plus torrides où le séjour serait plus intolérable. A l'enfer primitif étendu en surface s'ajoutèrent des étages creusés en profondeur: d'abord quatre, puis huit. Et comme la chaleur vient d'en bas, ce sont les étages inférieurs qui sont plus chauds et plus pénibles (1).

En somme, vers le début de la période de Kauçambī et de Mathura, à l'image primitive d'un champ de supplices étendu en surface s'ajoute l'idée d'un brasier souterrain. Ces éléments disparates se mêlent en des combinaisons de plus en plus savantes. Puis, pendant la période cachemirienne, une troisième notion, celle des enfers glacés, provoque la création d'une nouvelle série d'étages

<sup>(1)</sup> La superposition des huit enfers brûlants est clairement indiquée dans un extrait du Chen-p'o-sa-louen 新婆京 論 cité dans le Tchou-king-yao-tsi 諸經要集 (Tripit. éd. Tok. XXXVI, 2, p. 32b). Le fond du grand enfer Avīci est à une profondeur de 40.000 yojana. L'Avīci a une épaisseur de 20.000 yojana et les sept autres enfers qui s'étagent au-dessus ont une épaisseur totale de 19.000 yojana.

qui, s'ajoutant aux enfers chauds, augmentent encore le nombre déjà élevé des divisions du monde infernal.

Comme on le voit, l'enfer bouddhique le plus évolué n'est pas le résultat d'une série de transformations logiquement enchaînées les unes aux autres. On ne peut dire qu'à telle période de son histoire, l'enfer dérive normalement de ce qu'il était auparavant. A certains moments de l'évolution, des tendances nouvelles entrent en jeu et en modifient le cours; telles sont les notions du feu souterrain et des enfers glacés. Ayant montré l'action perturbatrice de ces forces, je suis obligé d'indiquer dans quelle direction je crois trouver leur origine. Toutefois, comme c'est là une question délicate et fort complexe, qui touche à l'ensemble de la cosmologie indienne, je prie qu'on veuille bien considérer les indications qui vont suivre comme l'annonce d'une étude dont je me propose de donner, dans un mémoire ultérieur, un exposé plus développé et plus complet.

\* \*

A l'époque védique la plus ancienne, l'empire de Yama est «un monde souterrain de fantômes, ouvert sans doute à tous les hommes sans distinction des bons et des méchants, un royaume des Pères (pitrloka) qui s'oppose à celui des Dieux (devaloka) et dont la porte se dresse au sudouest, tandis que la région divine est le nord-est» (Oldenberg, Religion du Véda, trad. Henry, p. 467). Le contraste est parfait entre ces deux zônes : elles sont situées dans des directions diamétralement opposées par rapport au monde des vivants, et tandis que les mânes habitent en bas, dans les ténèbres, les dieux sont en haut, dans la lumière.

A une époque plus récente, l'espace lumineux s'ouvre aux âmes des morts qui s'y rencontrent avec les dieux. Ceux-ci reçoivent à leur table les hommes qui, pendant leur vie, out fait de nombreux sacrifices. Les méchants ne participent point à ces faveurs. Ils habitent un cachot ténébreux où les jette la colère divine. Par suite de cette transformation du séjour des morts, Yama n'y règne plus seul. Varuṇa, le dieu de l'espace lumineux, lui est désormais associé. Le Véda nous montre, au sein de la lumière éthérée, l'âme « qui contemple les deux rois : Yama et Varuṇa » (Oldenberg, ibid. p. 467). A ce stade, le devaloka et le pitrloka sont confondus : les dieux et les bons habitent ensemble; les méchants sont à part, mais leur cachot ne paraît être qu'une dépendance du palais des dieux.

Dans le dessein de proportionner les récompenses d'outre-tombe aux mérites de chaque individu, certains poètes distinguent alors plusieurs plans dans le monde supraterrestre; ils admettent l'existence de trois étages superposés; plus l'âme est vertuense, plus elle est haut placée; les plus sages trônent dans le soleil. Le séjour des méchants est tout en bas. Ainsi s'élabore une division de l'au-delà suivant quatre plans, conforme à un nouvel idéal de justice. Mais il est difficile de décider si ces spéculations eurent un écho dans la conscience du plus grand nombre. Elles ne sont guère en harmonie avec l'ensemble des poèmes védiques où s'expriment des aspirations plus vulgaires. Il paraît certain que, malgré les efforts de quelques idéalistes, on continua de se représenter les morts buvant et faisant bonne chère avec les dieux, grâce aux libéralités des vivants.

Sur le domaine iranien, les plus anciens textes que nous possédons sont les Gatha de l'Avesta, fragments remarquablement archaïques mais qui ne représentent qu'un développement sectaire, la doctrine avestique ou zoro-astrienne et non pas la pensée religieuse de tout l'Iran. Avant Zoroastre et longtemps encore après lui dans certaines sectes iraniennes, le séjour des morts est commun aux méchants et distinct de celui des dieux. A ce stade, qu'on pourrait appeler indo-iranien, il ne semble pas que la conduite des hommes sur la terre ait une influence

appréciable sur leur destinée dans l'autre monde. Les dieux se réservent simplement d'infliger un châtiment exemplaire à ceux qui les ont directement offensés. Il n'en va plus de même après la grande réforme religieuse qu'on attribue traditionnellement à Zoroastre et qui semble avoir inspiré les Gatha de l'Avesta. Alors la morale s'introduit dans la religion. Désormais le séjour des méchants dans l'autre monde est nettement différencié : c'est la demeure de la druj, l'habitation du démon, par opposition avec le ciel, séjour d'Ahura, le dieu bon. Quant à Yima, l'équivalent du Yama védique, il ne réside ni au ciel ni dans l'enfer; il est dans un vara distinct, en relation avec les croyances eschatologiques.

Dans le Bouddhisme primitif, les idées relatives au monde des morts dérivent des croyances védiques. Nous aurons plus loin occasion de montrer que la légende de Samudra et Girika repose sur de vieux mythes. Nous nous bornons, dès à présent, à signaler quelques analogies. L'enfer du Rg-Veda est un cachot où l'on jette les malfaiteurs (Rg. V. VII, 104.3); l'enfer du temps d'Açoka est également une prison. Aux temps anciens, on donnait des barques aux morts, car il leur fallait traverser un fleuve pour pénétrer dans le royaume de Yama (Ath. V. XVIII, 4, 7). De même, dans le Devaduta-sutta, le monde infernal est borné par la Khārodakā nadī.

Le Balapandita-sutra reflète de tout autres conceptions. Les morts ne se rendent plus nécessairement dans le monde de Yama; ils renaissent dans la région de l'univers et sous la forme que déterminent leurs actes antérieurs. On reconnaît ici l'influence des doctrines de l'Upanişad. D'autre part, l'enfer où renaissent les criminels est un séjour torride dont le sol est formé de fer rougi par le feu souterrain. Rien dans la religion védique ni dans les spéculations plus récentes des philosophes ne rappelle cette dernière représentation.

Les croyances iraniennes ont dévié dans le même sens que celles des Bouddhistes. L'enfer avestique est un séjour

sombre, froid et infect; les damnés n'y reçoivent qu'une nourriture immonde, comme dans le Gūthaniraya bouddhique (Yasna, XXXI, 20; IL, 11; LIII, 6; cf. supra, p. 126). L'enfer est encore décrit de la même façon dans un texte du Bundahiš: « L'intérieur de l'enfer mystérieux est froid, sec, sombre, pierreux; l'ombre peut y être prise avec la main, et la puanteur coupée avec un couteau » (Bundahiš, XXVIII, 47). Mais le même ouvrage, à côté de l'enfer froid, en connaît un autre brûlant : « Il y a un lieu aussi froid que la neige la plus froide et la gelée. Il y a un lieu aussi chaud que la chaleur du feu le plus chaud, le plus brûlant (Bundahiš, XXVIII, 48; cf. SÖDERBLOM, La vie future d'après le mazdéisme, p. 105). Il est manifeste que, dans l'Iran comme dans l'Inde, la notion du feu a fini par contaminer les représentations anciennes. L'enfer avestique, spécifiquement froid, s'est doublé d'un second enfer brûlant. L'enfer bouddhique où ne sévissait point à l'origine une température anormale, s'est complètement transformé : dans le Sûtra des quatre enfers et dans le Bālapandita, il est devenu un séjour où le feu se fait partout sentir.

Dans quel pays l'innovation s'est-elle d'abord réalisée? L'histoire du Mazdéisme est encore plus obscure que celle du Bouddhisme. Ce n'est point par des calculs chronologiques qu'on peut résoudre le problème; mais on peut le considérer d'un autre biais. J'ai montré ailleurs que les Parinirvaṇa-sutra des Mula-Sv. et des Sthavira reproduisent une prédication du Buddha sur les causes des tremblements de terre (Cf. Le Parinirvaṇa et les Funérailles du Buddha, I, p. 66 à 77). D'après ces textes très anciens, le monde est formé de trois éléments superposés: l'espace est à la base; l'eau repose sur l'espace et la terre prend appui sur l'eau. La notion des eaux souterraines paraît remonter à l'antiquité védique: Indra ne délivre pas uniquement l'eau des nuées; avec son foudre, il libère aussi et fait surgir les sources prisonnières (Oldenberg,

Religion du Véda, p. 118). Dans les textes bouddhiques, cette conception est généralisée : sous l'écorce terrestre s'étend une nappe d'eau continue.

Ce n'est pas que le feu soit absent de cette cosmologie, mais il ne forme pas encore un étage distinct dans la structure générale du monde. Il est diffus dans les eaux, dans les plantes, dans les nuées d'où jaillit l'éclair. Dans les hymnes védiques, le feu est conçu sous des aspects multiples : le feu du sacrifice est identique à celui qui s'allume dans l'orage ou encore à celui qui apparaît chaque matin sous la forme du soleil. Descendant du ciel dans la pluie, le feu s'introduit avec elle dans les plantes; il est enfin le principe de vie dans le corps des hommes et des animaux (BERGAIGNE, La Religion védique, Introduction, p. x et xI). Ces cinq aspects du feu universel sont communs au Rg-Veda et à l'Avesta. Il est probable qu'ils appartiennent au vieux fonds indo-iranien. Aussi longtemps que ces représentations prévalurent, rien n'obligeait à concevoir un monde souterrain brûlant.

Mais si la notion du feu souterrain cadre mal avec les idées indo-iraniennes et les théories cosmologiques du Bouddhisme primitif; elle est en relation avec certaines particularités physiques de l'Iran. L'enfer avestique est localisé au nord (Söderblom, ibid., p. 105). De ce côté, l'Iran est borné par l'Elbourz. Cette chaîne montagneuse, que domine un très grand volcan, le Demavend, tient une place considérable dans la mythologie iranienne : au sommet aboutit le pont Cinvat que doivent franchir les trépassés; au bas s'ouvre la porte de l'enfer (1). Le volcan, c'est-à-dire le feu souterrain, devait presque nécessairement être associé à l'enfer (2). En fait, dans les légendes proprement ira-

<sup>(1)</sup> Au temps de Maçoudi, le Demavend était encore un volcan en pleine activité (Cf. Les prairies d'or, trad. Barbier de Meynard T. I. p. 193 et suiv.).

<sup>(2)</sup> Tandis que l'idée d'un enfer brûlant dérive de la notion du feu souterrain, celle-ci peut se développer indépendamment de la première.

niennes, le roi mythique Biurasp qui, pendant mille ans désola la terre par sa tyrannie et ses cruautés, subit son châtiment sur le volcan Demavend où il est attaché par des chaînes de fer comme les damnés du Balapanditasutra sont fixés au sol brûlant. Et l'auteur du Bundahiš, après avoir énuméré les cinq naissances du feu suivant les principes de l'antique orthodoxie, introduit ce commentaire que le feu Borozi savang, le premier de tous, a été créé par Ahurmazd « comme trois âmes animées, dans la terre, les montagnes et les choses». On sent ici l'effort pour concilier la conception indo-iranienne du feu universellement répandu dans la nature avec le dogme plus récent du feu spécialement créé dans la terre et dans les montagnes, dogme dont la fournaise infernale du Demavend offrait l'évidente démonstration.

Une fois établie en Perse la liaison entre la notion de l'enfer et celle du feu souterrain, on s'explique aisément le transfert de cette théorie dans l'Inde. Sans parler des temps plus anciens, on sait combien les Maurya s'inspirèrent de la politique et de l'art des Achéménides. A l'époque de Ménandre, les influences occidentales devaient être prépondérantes au moins jusqu'à Mathura.

Ce n'est point ici le lieu d'étudier comment la notion du feu souterrain transportée dans l'Inde modifia la cosmologie primitive. Il suffit d'indiquer que, dans le Maha-Bharata, comme dans un sutra tardif de l'Ekottara-agama,

L'une est purement une représentation cosmologique; l'autre est en même temps une croyance religieuse. Ces deux notions paraissent à peu près confondues dans le Sūtra bouddhique des quatre enfers. Au contraire, il semble que dans l'Iran elles restèrent toujours distinctes. Il y avait à cela une raison sérieuse : l'enfer avestique est un lieu infect, et, pour les Mazdéens, le feu est un élément pur et divin. Il répugnait à la conscience religieuse des Iraniens de mettre en contact l'un et l'autre. Ils se bornèrent à admettre qu'une partie de l'enfer était échauffée par le voisinage du feu. C'est du moins ce que paraît impliquer le passage du Bundahis cité plus haut.

les éléments qui constituent la charpente du monde sont au nombre de quatre : aux trois étages énumérés dans les textes plus anciens : espace, eau, terre, s'en ajoute un nouveau : le feu (Le Parinirvaya et les Eunérailles du Buddha, p. 70 n. 1).

La localisation de l'enfer bouddhique dans les monts du Cakravala est peut-être un autre indice par où se manifestent les influences iraniennes. Dans la plus ancienne conception védique, le monde est une plaine aux limites indécises, bornée au N-E par la région des dieux, au S-O par le séjour des morts. Cette représentation suppose un habitat continental. Plus tard, lorsque les tribus aryennes contournant l'Himalaya explorerent leur nouveau domaine, elles reconnurent les océans où se jettent l'Indus et le Gauge. Le monde leur apparut formé de continents baignés par la mer et disposés symétriquement autour d'un massif montagneux central. Varuna, le dieu de l'espace lumineux, vit s'accroître son domaine et devint le dieu de l'océan illimité (1). Ces nouvelles notions s'accordaient sans difficulté avec celle des eaux souterraines. La terre est posée sur les caux qui la débordent de toutes parts. Sa situation instable, comparable à celle d'un radeau, explique les tremblements de terre. D'après les sutra cités plus haut (supra p. 142) il suffit qu'un ascète se représente la terre comme un petite surface au milieu de l'étendue illimitée des eaux pour lui imprimer aussitôt de grandes oscillations.

Tout autre est la théorie mazdéenne. Ayant colonisé des plateaux aux bords abrupts, les Iraniens se représentèrent le monde comme une plaine circulaire entourée d'une chaîne montagneuse : Hara Borozaiti (Bundahiš, XII, 3. Cf. Söderblom, ibid., p. 97). L'Elbourz est la partie la

<sup>(1) (</sup>f. Olderman, La religion védique, p. 170. « La royauté aquatique de Varuna n'a pas à beaucoup près, aux premiers temps védiques, le caractère de constance et de décision que lui donnera la mythologie postérieure. »

s'exprime dans la littérature pehlvie (Bundahiš XXVIII, 47). Pour les habitants d'un plateau exposé aux températures extrêmes, le gel et la grande chaleur sont également causes de souffrance. Quand ils décrivent l'âge d'or, le règne heureux du roi Yima, les Iraniens se plaisent à imaginer une époque où « il ne faisait ni froid ni chaud » (Yasna, XX). Il n'est pas surprenant que, dans leurs enfers, on souffre et du froid et de la chaleur. Plus étrange est la diffusion de ces représentations dans la vallée du Gange et jusqu'à Ceylan, chez les Sthavira aussi bien que chez les Sarvastivadin. La croyance aux enfers froids est peut-être un des faits qui montrent le mieux à quel point les conceptions importées dans l'Inde par le N-O. ont pénétré le monde bouddhique.

Ces influences occidentales me paraissent encore susceptibles d'expliquer certaines particularités des textes relatifs à l'enfer. Le Balapandita-sutra se divise, on l'a déjà observé, en deux parties dont l'une commence par l'énoncé des trois vices de l'insensé ( $b\bar{a}la$ ) et l'autre par l'énumération des trois qualités du sage (pandita). « Le Buddha dit : Quels sont les dharma de l'insensé? Triples sont les caractéristiques de l'insensé, les marques de l'insensé, les signes de l'insensé, qui font que de l'homme insensé on dit qu'il est insensé. Quels sont les trois? L'insensé pense de mauvaises pensées, dit de mauvaises paroles, fait de mauvaises actions . . . » (Tchong-a-han XII, 7, p. 61ª. Cp. Majjhima, III, p. 163). Plus loin : « Bhagavat dit: Quels sont les dharma du sage? Triples sont les caractéristiques du sage, les marques du sage, les signes du sage, qui font que de l'homme sage on dit qu'il est sage. Quels sont les trois? Le sage pense de bonnes pensées, dit de bonnes paroles, fait de bonnes actions » (Tchong-a-han, XII, 7, p. 62b. Cp. Majjhima, III, p. 170). Ces deux passages parallèles se répondent évidemment. Dans le Balapandita-sutra, ils sont séparés par de longs développements, mais si on les rapproche ils forment un

de ces courts sutra caractérisés par une ou plusieurs énumérations de dharma comme on en relève un grand nombre dans les Agama. Cette reconstitution n'est nullement arbitraire. L'Anguttara-nikaya pali et l'Ekottara-agama traduit en chinois contiennent l'un et l'autre dans la série des Triades un court sutra où sont énumérés sans aucun développement les trois caractéristiques du sage et de l'insensé (Anguttara, I, p. 102 et Tseng-i-a-han, XII, 1, p. 48h). L'importance de ces textes apparaît au premier regard. Ils fournissent une échelle des valeurs morales et classent en trois catégories les œuvres bonnes ou mauvaises. Une telle classification pouvait être d'un grand secours aux casuistes. Elle offrait un large cadre aux spéculations des théoriciens toujours désireux de réduire à des séries numériques la diversité des phénomènes. En fait les auteurs bouddhiques l'ont fréquemment utilisée dans leurs ouvrages.

La triade: peusée, parole, acte, n'est pas inconnue aux autres sectes. Toutefois on ne la trouve pas encore dans les Veda et elle n'apparaît que rarement dans les Brahmaṇa (cf. Weber, Indische Streifen, I. p. 209). Ceci n'est pas fait pour surprendre. Dans la religion védique dominée par la théorie du sacrifice, les intentions ne comptent guère. Ce sont surtout les actes qui produisent le mérite ou le démérite. L'acte par excellence, le sacrifice, a une valeur disproportionnée à celle de la parole ou de la pensée.

Dans les textes les plus anciens, la triade se présente sous la forme : manas, vāc, karman « esprit, parole, acte ». A cette formule s'oppose la séquence habituelle des textes bouddhiques : kāya, vāc, manās « corps, parole, esprit » (1).

<sup>(1)</sup> Comparer par exemple la formule : yan me manasā, vācā, karmaņā vā duṣkṛtaṃ kṛtam... (Taitt. Ar. X, 1, 12) et celle du Dhammapada : Yassa kāyena vācāya manasā natthi dukkatam... (v. 391.) On trouvera de nombreuses références dans Max Müller, Dhammapadam, à propos du vers 96 et dans l'article de Narman, Quelques parallèles entre le Bouddhisme et le Parsisme, Rev. d'Histoire des Religions, T. LXV, p. 79 et suiv.

On peut concevoir par quel progrès on a passé de la première à la seconde. Pour les Bouddhistes, l'intention est un élément important de la moralité; une pensée mauvaise est aussi un karman. Il cessent donc d'opposer la pensée et l'acte comme faisaient les auteurs des Brahmana. Karman est devenu un terme général qui comprend trois subdivisions : les actes du corps  $(k\bar{a}ya)$ , de la parole  $(v\bar{a}c)$  et de l'esprit (manas). Les Jaïna emploient la même triade que les Bouddhistes :  $k\bar{a}ya$ ,  $v\bar{a}c$ , manas (1) et Manu XII, 4, 7 distingue également les actes de l'esprit, de la parole et du corps.

Ceci posé, on observera que le Devaduta-sutta est conforme à la tradition bouddhique tandis que le Balapanditasutra s'en écarte. Dans le premier de ces textes, quand Yama interpelle les damnés, il leur dit chaque fois . . . na kalyāņam akāsi kāyena vācāya manasā . . . « tu n'as rien fait de bon par le corps, par la parole, par l'esprit » (Majjhima, III. p. 180 et suiv.). Au contraire, dans le Balapanditasutra, les caractéristiques du sage et de l'insensé sont rangées dans l'ordre : pensée, parole, action. Cette opposition confirme la thèse que nous avons soutenue plus haut : le Devaduta-sutta serait un texte plus voisin du Bouddhisme primitif que le Balapandita-sutra imprégné d'idées étrangères. A quelles influences est imputable le désaccord que nous venons d'observer? Il ne semble pas que les théories brahmaniques puissent être mises en cause. La doctrine de la transmigration commune aux Upanișad et au Bălapandita-sutra repose sur la notion du karman conçue dans le sens le plus large. Mais alors pourquoi voyons-nous reparaître la formule désuète des Brahmana dans un texte aussi évolué que le Balapandita-sutra? Cette anomalie s'explique aisément en tenant compte des influences occidentales.

<sup>(1)</sup> Voir Feer, Le Sūtra d'Upāli, p. 8. Cette monographie de Feer fait ressortir l'importance de la triade pour les Bouddhistes et les Jarna.

La triade : pensée, parole, acte, revient sans cesse avec insistance dans la littérature religieuse des mazdéens. Humata « bien pensé », hūxta « bien parlé », hvaršta « bien agi » font ensemble l'aša, l'ordre moral dans l'univers (SÖDERBLOM, *ibid.* p. 108). Dans de nombreux passages de l'Avesta, et déjà dans les textes gâthiques (Yasna, XXXVI, 5) ces notions sont énumérées ainsi que les trois contraires. Elles entrent dans les définitions doctrinales. Ainsi l'asomaoya est celui qui de la religion « a la pensée et la parole, mais ne la réalise pas dans ses actes » (Yasna, IX, 31). La formule suivante devait être lue par les Mazdéens matin et soir : « . . . Toutes les bonnes pensées, toutes les bonnes paroles, toutes les bonnes actions donnent le paradis. Toutes les mauvaises pensées, toutes les mauvaises paroles, toutes les mauvaises actions donnent l'enfer . . . > (Ann. du Musée Guimet T. XXIV, Fragments Westergaard, 3, 2). C'est en substance le court sutra de l'Anguttara, avec cette différence que les œuvres bonnes sont associées à la notion du ciel et les mauvaises à la notion de l'enfer, à peu près comme dans le Balapandita-sutra. La relation entre la classification des œuvres et la division du monde infernal est très accusée dans un passage de l'Avesta reproduit au Chapitre XVII du Livre d'Arda Vīraf. Après la mort, l'âme du méchant va d'abord dans le lieu de la mauvaise pensée, puis dans celui de la mauvaise parole, puis dans celui de la mauvaise action, et enfin dans les ténèbres qui n'out pas de commencement (l'ašt XXII, et BARTHÉLEMY, Le livre d'Ardā-Vīrāf, p. 39 et Introduct. p. XXIII). L'étage inférieur, qui est le plus terrible, est la demeure d'Anra Mainyu (cf. Hātōxt-Nask, Fragment, II in fine). Depuis une époque ancienne jusqu'à une date assez récente, l'enfer mazdéen a donc été partagé en quetre rêves dent le derrière était le relevante. quatre zônes dont la dernière était la plus effrayante, comme dans le Sutra bouddhique des quatre enfers. Parallèlement mais en sens contraire, l'âme allant au ciel traversait d'abord le lieu de la bonne pensée, puis celui

de la bonne parole, puis celui de la bonne action, et elle parvenait enfin à la lumière éternelle, séjour d'Ahura-Mazda (*Hātōxt-Nask*, *Fragment*, II, 15 et 16).

La triade: pensée, parole, action a donc servi de cadre aux spéculations des Mazdéens concernant le ciel et l'enfer. Ce n'est point par hasard que nous la retrouvons dans le Balapandita-sutra qui prévoit le destin des bons et des méchants. Le Sutra bouddhique des quatre enfers semble attester que la division du monde infernal en quatre étages a passé de l'Iran dans l'Inde. La triade impliquée dans ce système a pu suivre la même voie.

En somme, le Balapandita-sutra s'apparente aux Upanisad par la théorie de la transmigration. Il tient du mazdéisme la notion du feu souterrain et il répète à plusieurs reprises la triade : pensée, parole, action qui, sous cette forme et à cette époque, paraît également venir de l'Iran. Par contre, le Devaduta-sutta ne prévoit pour les méchants d'autre séjour que le royaume de Yama. La description de l'enfer qu'il contient est très archaïque et il reste attaché à la formule bouddhique : corps, parole, esprit.

Le contenu de ces deux textes paraît déterminé, au moins en partie, par le lieu présumé de leur origine. Tandis que le Devaduta pali semble avoir été rédigé à Kauçambī, le Balapaṇḍita sanskrit serait un produit de l'Ecole de Mathura. Située plus à l'Est, la première ville était mieux placée pour garder à l'abri des influences étrangères les traditions léguées par l'église du Magadha. Plus en avant sur la route du Nord-Ouest, la ville des Surasena était au point par où les premiers éléments mazdéens devaient s'infiltrer dans le monde bouddhique avant le grand mouvement de pénétration qui marque la période cachemirienne.

\* \*

D'après l'Açokav., lorsque le bourreau Girika voulut réaliser sa chambre de torture, il demanda au roi de lui bâtir une belle demeure, d'aspect plaisant; ce fut la «Prison agréable». Ce détail contraste avec la sévérité du récit. On peut, ce semble, l'expliquer en remontant aux origines. Antérieurement au Bouddhisme, l'enfer indien était une dépendance du palais du roi des morts. Comme ces châteaux qui, sous de somptueux dehors dissimulent d'affreux cachots, la demeure de Girika, image du palais de Yama, était d'aspect agréable bien qu'on y endurât de terribles supplices. On y entrait aisément, mais on n'en pouvait plus sortir. Ce trait vise également le séjour des morts tout entier et non uniquement l'enfer. La légende plonge ses racines dans le passé lointain où les dieux et les mânes étaient réunis sur le même domaine, les sages faisant bonne chère à la table du roi des morts, taudis que les méchants étaient torturés dans sa prison.

Par ailleurs, la légende de l'enfer d'Açoka traduit des conceptions très différentes de celles de l'époque védique. Primitivement la séparation était nette entre l'empire des vivants et celui des morts. Yama et Varuna qui régnaient sur les mânes étaient des dieux (1); les rois terrestres sont des hommes mortels. Sans doute on ne réussissait guère à imaginer un au-delà très différent du monde d'ici-bas, mais l'opposition des deux domaines n'en était pas moins parfaitement sentie. Dans la légende d'Açoka au contraire, la distinction n'est plus aussi absolue. Açoka, roi terrestre, est en même temps souverain de l'enfer. Ceci tient sans doute au caractère particulier de la royauté d'Açoka. Déjà l'épisode de la soumission des Naga nous a fait entrevoir cette vérité : l'autorité du puissant Cakravartin est sans limite. Il commande en maître dans les airs, dans les

<sup>(1)</sup> Cf. Oldenberg, La religion védique, p. 456. « Tu verras les deux rois qui font leurs délices du banquet des âmes, Yama et le dieu Varuna, dit-on au défunt dont on accomplit les obsèques (R. V. X, 14, 7): Varuna sans doute à titre de souverain des dieux qui président aux espaces lumineux; peut-être aussi parce que sa fonction auguste est de connaître l'innocent du pécheur ».

profondeurs de la terre et sous les eaux. Il serait insuffisant de dire qu'il a les pouvoirs d'un dieu : de tout temps les dieux ont été conçus à l'image des rois. Mais tandis que les uns et les autres n'agissaient primitivement que dans un compartiment de l'univers ou présidaient à telle catégorie de phénomènes, le Cakravartin Açoka n'a point un domaine limité ni une activité spécialisée. Il est tout d'abord roi des hommes, puis, par le développement progressif de sa légende, il empiète de plus sur le terrain jusqu'alors réservé aux dieux; il tend proprement à devenir roi des dieux. Cette idée devait avoir une singulière fortune dans la littérature bouddhique et brahmanique. est possible qu'elle aît été inspirée aux bouddhistes par le développement parallèle de la légende du Buddha. Çakyamuni assimilé de bonne heure aux rois des rois, tendait en même temps à devenir supérieur aux dieux, et après avoir emprunté certains traits aux Cakravartin, pouvait leur céder en retour plusieurs aspects de sa personnalité propre.

Un autre élément original dans l'épisode de la «Prison agréable», c'est le caractère nettement moral des principaux personnages. Dans les conceptions antérieures au Bouddhisme, Yama n'est ni bon ni mauvais. Il accomplit sa fonction, qui est de punir les méchants, sans cruauté, avec l'impartialité d'un juge. Dans l'épisode de la «Prison agréable», Girika est un être mauvais; la cruauté est le fond même de sa nature; il se délecte à tourmenter les malheureux que le hasard ou les ordres du roi jettent dans ses cachots. Le maître de l'enfer n'est plus un juge; c'est un démon, si on prête à ce mot le sens d'esprit du mal.

Hors de l'Inde, il n'est pas besoin de chercher bien loin pour rencontrer des conceptions analogues. Dans l'Iran l'enfer est le séjour de la *druj*, une des personnifications de l'esprit du mal. Et comme pour marquer plus nettement la parenté des deux personnages, le démon indien se nomme Girika, «le montagnard». Chez les Mazdéens, comme dans le

Bouddhisme tardif, l'enfer est localisé dans les monts qui bornent le monde. Le nom de Girika donné au gardien de l'enfer est un indice de nature à prouver que dès la rédaction de l'Açokav., les deux notions de montagne et d'enfer étaient associées dans l'Inde.

Au méchant Girika, geôlier de l'enfer, le récit de l'Açokav. oppose le vertueux Samudra. Chez ce personnage également, le caractère moral est clairement indiqué. Girika est un démon, tandis que Samudra est un saint; et si les pieux conteurs ont introduit Samudra dans le monde infernal, c'est pour montrer l'impuissance du démon en présence du saint et, après une courte lutte, le triomphe de ce dernier.

Sans doute, à entendre ces noms: Samudra, l'océan, et Girika, le montagnard, on est tenté de chercher à leur rivalité des explications naturalistes et plusieurs détails du récit ne laissent pas de favoriser une telle interprétation. Quand Samudra est jeté dans un chaudron plein d'impuretés, c'est en vain que les bourreaux allument au dessous de lui un grand feu. Il empêche la flamme de chauffer; il purifie la marmite infecte où il est plongé, et dans l'eau devenue limpide s'épanouit une fleur de lotus où il s'assied. On ne saurait exprimer plus clairement l'action purificatrice de l'eau et sa lutte victorieuse contre le feu qu'elle éteint. Ensuite, du chaudron où il était assis, Samudra s'élance dans les airs produisant tour à tour de la pluie et des flammes. La stance qu'il prononce avant son supplice semble également significative:

«ma nuit est passée; mon soleil s'est levé...»

A-yu-wang-tchouan, XXIV, 10 p. 3<sup>b</sup>, col. 9

Samudra et Girika, dira-t-on, c'est l'eau opposée au feu, la lumière dissipant les ténèbres. Mais à considérer l'ensemble du récit, il apparaît bien que ces antithèses servent uniquement à mettre en relief la donnée essentielle de l'épisode : la lutte de l'ascète vertueux contre le cruel

démon. La lutte des éléments n'est ici qu'un symbole : elle illustre et traduit la lutte des forces morales. Par là encore la légende bouddhique s'apparente aux conceptions du dualisme mazdéen où la vie de l'univers se résume en un phénomène incessant : l'antagonisme du bien et du mal.

Il y aurait donc à la base de la légende de Samudra et Girika des éléments fort anciens : comme le palais où les rois védiques Yama et Varuna accueillaient les mânes, le séjour de Girika est une attrayante demeure qui renferme une chambre de torture. Dans l'Açokav., le mythe est devenu légende; le gardien de l'enfer est aux ordres du Cakravartin Açoka. D'autre part, la rivalité du bon Samudra et du méchant Girika fait tout l'intérêt du récit. Le feu et l'eau, la lumière et les ténèbres ne sont ici que des entités abstraites qui symbolisent la lutte du bien contre le mal.

On aboutit ainsi à des conceptions très voisines du Mazdéisme. Antérieurement au Bouddhisme, quand les mânes curent réjoint les dieux dans la lumière, Yama et Varuna régnaient ensemble sur les morts sans qu'on imaginat entre eux aucune rivalité. Mais dans l'Iran, dès une époque ancienne, le ciel s'oppose absolument à l'enfer, le séjour des sages à celui des criminels. Ahura, le dieux lumineux, trône au quatrième ciel, le plus élevé et le plus glorieux; Anra Mainyu, le démon des ténèbres, demeure au quatrième enfer, le plus profond et le plus affreux. En accusant et en interprétant dans un sens moral l'opposition de Samudra et de Girika, le Bouddhisme s'est approché du dualisme iranien. Une autre analogie est saisissante. Dans les croyances mazdéennes, le bien doit triompher du mal; l'enfer sera détruit un jour. L'épisode de la «prison agréable» a un dénouement identique : après la conversion d'Açoka par Samudra, Girika est mis à mort et l'enfer est détruit.

Il reste à examiner un nouvel aspect du problème des influences iraniennes et à répondre en même temps à une objection possible. Si Samudra et Girika représentent le bien et le mal et que la lutte de ces deux principes ait pris une réelle importance pour des Bouddhistes, comment se fait-il que ces personnages tiennent si peu de place dans les Ecritures? Leur aventure n'est contée que dans les ouvrages du cycle d'Açoka. On est surpris de n'en point trouver ailleurs le récit.

La Geste d'Açoka ne fut rédigée, croyons-nous, qu'au début de la période de Kauçambī. A cette époque, la lutte du bien et du mal était déjà figurée, dans une autre légende beaucoup plus célèbre, par des personnages de premier plan. La rivalité du Buddha et de Mara le Très Mauvais a la même signification. Elle met aux prises le fondateur du Bouddhisme et un ancien dieu d'un rang élevé. Ni Samudra dont les origines mythiques étaient à peu près oubliées, ni surtout Girika, le bourreau hors-caste, n'avaient assez de prestige pour soutenir la comparaison avec Çakyamuni et Mara. Rédigée assez tard, et faisant double emploi avec un des principaux épisodes de la légende du Buddha, la rivalité de Samudra et de Girika ne pouvait être qu'un morceau d'une importance secondaire.

Ce n'est point ici le lieu de chercher comment le dieu Mara s'est transformé en un démon, chef des puissances mauvaises, ni par quel progrès il s'est trouvé mêlé aux aventures du Buddha-Cakravartin. Mais il est utile de relever une différence essentielle entre la défaite de Mara et celle de Girika. Dans l'Açokav., la lutte de Samudra et de son adversaire se termine par l'anéantissement de ce dernier. Açoka converti par le bhikşu détruit la «Prison agréable ». La victoire du bien sur le mal est alors complète et définitive. Dans la légende du Buddha, Mara n'est pas réduit à l'impuissance. Son armée est mise en déroute devant l'arbre de Bodhi, mais il ne fait pas sa

soumission. Il reste l'adversaire du Buddha et regagne une partie de ses avantages le jour où il persuade Bhagavat d'entrer dans le l'arinirvana. Débarrassé de son rival, Mara devient alors un ennemi redoutable pour les disciples du grand docteur.

A l'époque où se fixa la biographie du Buddha, la lutte contre Mara n'avait point encore toute la signification morale qui devait s'y attacher par la suite. Il s'agissait surtout d'assimiler le Bhagavat aux grands rois de la légende. L'épopée du Cakravartin comporte nécessairement une lutte où le héros solaire triomphe de son adversaire ténébreux; mais ce triomphe, inspiré d'anciens mythes naturalistes, n'est pas plus définitif que la victoire quotidienne de la lumière sur l'obscurité. Plus tard, le progrès des idées morales fit attribuer à cette lutte une signification qu'à l'origine elle n'avait pas ou n'avait qu'à un degré moindre. Mara devint principalement l'esprit du mal. Il parut alors regrettable que le Buddha ne l'eût pas réduit pour toujours à l'impuissance. Mais la légende de Çakyamuni était fixée; on ne pouvait songer à en modifier les grandes lignes. Par contre, la légende d'Açoka n'était pas encore rédigée. Plus récente, plus souple, elle se plia aux tendances nouvelles. L'épisode de Girika et Samudra se termina sur la victoire définitive de ce dernier.

Cet essai fut imité. Girika n'était qu'un comparse, un personnage sans prestige. Ce que souhaitaient les âmes pieuses, c'était l'écrasement de Mara. L'auteur de l'Açokav. entreprit de traiter ce sujet et il y réussit pleinement. Dans son récit, comme on pouvait s'y attendre, l'honneur d'avoir soumis le Malin revient à Upagupta. Mara surpris pendant son sommeil et dompté par un charme irrésistible se soumet et se convertit. Désormais il ne tourmentera plus les disciples du Buddha.

Ce récit a dû être composé dans un temps où les dévots étaient fort occupés de Mara. Celui-ci intervient sans cesse dans la légende d'Upagupta, d'abord pour empêcher le jeune homme d'embrasser la vie religieuse, puis pour tâcher de mettre obstacle à sa prédication. La large place faite au démon dans la légende d'Upagupta doit-elle être mise au compte des influences iraniennes qui s'exercèrent de bonne heure à Mathura? Rien n'autorise absolument à l'affirmer. La signification morale de Mara, esprit du mal, opposé au Buddha bienfaisant, était probablement en germe dans les mythes naturalistes de la légende du Buddha. Toutefois, il est vraisemblable que le développement de cette notion fut favorisé par les influences mazdéennes. Ainsi s'expliqueraient les analogies que présentent, surtout à basse époque, le Mara bouddhique et l'Añra Mainyu iranien.

## Appendice.

Le supplice des Cinq Liens dans l'enfer bouddhique.

Le fragment du Balapandita-sutra inséré dans le Divyav. décrit les tortures infligées à ceux qui renaissent dans les enfers. Le dernier paragraphe est relatif au supplice des Cinq Liens. La traduction qu'en a donnée Burnour est à peu près inintelligible :

« Il y a des êtres, ô Religieux, qui renaissent dans les enfers. Les gardiens des enfers, après les avoir saisis et les avoir étendus sur le sol formé de fer brûlant, échauffé et ne faisant qu'une seule flamme, leur infligent le supplice qui consiste à être enchaîné en cinq endroits. Ces malheureux marchent avec leurs mains sur deux barres de fer; ils marchent des deux pieds sur une barre de même métal; ils marchent avec une barre de fer au travers du cœur ». (Burnouf, Introduction, p. 367.)

On peut rétablir le sens au moyen des passages correspondants du Majjhima-nikāya pali et du Madhyama-āgama traduit en chinois.

| Divyāvadāna p. 376 | Majjh. nikāya III, II, p. 166 |                    |
|--------------------|-------------------------------|--------------------|
| valibhutayam utta- |                               | flammé et leur in- |

pañcavisatabandha- nan nama kara- des Cinq Liens. Ils nam karanam kara- nam karonti: tattam leur enfoncent des yanty, ubhayor has- ayokhīlam hatthega- pointes de fer dans tayor ayasau kīlau menti, tattam ayo- les deux mains et kramanty, ubhayoh khīlam dutiyehatthe les deux pieds et padayor ayase kile gamenti, tattam en outre ils leur enkramanti madhye ayokhīlam pade ga- foncent une pointe hrdayasyayasam kī- menti, tattam ayo- de fer dans le venlam krāmanti . . . khīlam dutiye pāde tre . . . gamenti, tattam ayo-

Le damné est fixé au sol par cinq énormes clous; d'où l'expression : supplice des Cinq Liens. Il faut corriger le texte du Divyav. en employant deux fois la forme : āyasau kīlau et non kīlau d'abord et kīle ensuite. Il faut peut-être aussi lire pancavidha au lieu de pancavișața.

khīlam majjhe urasmim gamenti . . .

Krāmati signifie effectivement : marcher, mais il n'est pas douteux que ce soit ici un causatif irrégulier pour krāmayati. C'est ce qui a causé l'erreur de Burnouf.

On observera l'emploi fréquent des formes duelles dans le passage du Balapandita sanskrit, comme l'attestent la citation du Divyav. et même la traduction chinoise. Au contraire, l'emploi de ces formes est évité dans le texte pali correspondant.

## Chapitre septième.

Le développement des idées eschatologiques relatives à la Loi.

Au début de l'Introduction, nous avons tracé schématiquement la route suivie par les missionnaires bouddhiques dans la direction du Nord-Ouest. Nous avons montré la foi nouvelle gagnant de proche en proche, s'implantant d'abord à Mathura puis dans la vallée de l'Indus. À ne considérer que l'ensemble des faits, c'est bien là, ce semble, la courbe générale de l'évolution. Mais dans le détail, la réalité dut être plus complexe. Il s'en faut que la force d'expansion du Bouddhisme se soit toujours manifestée sans défaillance et sans arrêt. Il arrivait qu'après s'être établis dans une contrée, les religieux en fussent chassés par une révolution locale ou par l'invasion étrangère. De nouveaux efforts étaient alors nécessaires pour reprendre ce qui avait été conquis une première fois. Nulle part, ces alternatives d'avance et de recul ne furent plus fréquentes que dans les régions du Nord-Ouest où, depuis la mort d'Alexandre jusqu'au commencement de ère, la situation politique fut souvent troublée. Plus d'une fois sans doute, les monastères furent pillés et les religieux dispersés par des hordes descendues de la Haute Asie. A peine fixés, les conquérants subissaient l'ascendant des vaincus; les croyances religieuses des envahisseurs mêlaient à celles des Indiens. Les moines profitaient de l'accalmie pour relever les ruines des stupa et des monastères; mais une nouvelle invasion anéantissait le fruit de leurs efforts. Jusqu'au règne de Kanişka, la situation reste indécise. La fondation de l'empire indo-scythe rétablit l'ordre et la paix, et dès lors c'est toute l'Asie qui s'ouvre à l'activité des missionnaires.

Pendant les invasions, que devint l'église de Mathura? Menacés par des hordes venues du nord-ouest, les religieux cherchaient naturellement refuge au sud et à l'est. Kauçambī était un abri sûr; les monastères y étaient nombreux. On va voir qu'un grand nombre de fugitifs durent y trouver un asile. Le récit de la Destruction de la Loi inséré dans plusieurs recensions de l'Açokāv. fournit en effet sur cette période des indications précieuses.

La prédiction du Buddha relative à la fin de la Loi fait partie de deux recensions de l'Açokāv. Dans A.W.Tch. elle suit immédiatement le chapitre sur les conversions opérées par Upagupta. Au chapitre 25 du Tsa-a-han-king elle précède l'avadāna du don de la moitié d'Āmalaka. En outre, une prédiction analogue se retrouve dans le Mahāmāyā-sutra dont une traduction chinoise a été effectuée par Than-king (Nanjio n° 382). Dans ces trois rédactions, le fond du récit est le même : c'est à Kauçāmbī, le jour de l'uposatha qu'une rixe sanglante entre des religieux provoquera la ruine de la Loi. Mais tandis que les deux textes insérés dans des recensions de l'Açokāv. remontent probablement à l'époque des invasions, le troisième paraît beaucoup plus récent.

Dans A. W. Tch. le Buddha dit au devarāja du Nord: «Dans les temps à venir, trois rois cruels paraîtront: le premier nommé Çaka, le second nommé Yavana, le troisième nommé Pahlava. Ils persécuteront le peuple et détruiront la Loi du Buddha» (Cf. Tok. XXIV, 10, p. 25°). Dans le Tsa-a-han, les rois cruels sont au nombre de quatre: à l'ouest le roi Pahlava, au nord le roi Yavana, au sud le roi Çaka et à l'est le roi Tukhāra (Tripit. éd. Tōk. XIII, 3, p. 49°, col. 5). L'identité de ces conquérants n'est pas douteuse: des chefs Çaka ou Scythes ont régné à Mathura; les Yavana sont les Grecs, et les Pahlava sont les Parthes. A ces trois peuples, le Tsa-a-han joint les Tukhāra, c'est-à-dire les Yue-tche (cf. Les Seize arhat . . . p. 272). En fait, les invasions des Indo-grecs, des Çaka et des Parthes

ont précédé celle des Yue-tche. Ceux-ci, chassés par les Hiong-nou, refoulèrent devant eux des tribus Çaka et Parthes qui submergèrent le nord de l'Inde et furent enfin recouvertes par le flot des Yue-tche. La prédiction de l'A.W. Tch. qui note uniquement les premières vagues d'invasion est donc probablement antérieure à celle du Tsa-a-han qui connaît les Yue-tche.

Dans l'Açokav., le Buddha prédit que sa Loi durera mille ans. Dans le Mahamaya-sutra, il fixe un terme plus éloigné : quinze cents ans après son Parinirvana. Ces quinze siècles seront marqués, après la disparition de Maha-Kaçyapa et d'Ananda, par l'apostolat de sept patriarches qui paraîtront successivement à des intervalles d'un siècle; le premier des sept, Upagupta, convertira le roi Açoka; le dernier, Nagarjuna, vivra 700 ans après le Parinirvana du Buddha. La rédaction du Mahamayasutra est donc postérieure à Nagarjuna. Cette donnée certaine peut être précisée par des déductions simplement probables. Le sixième patriarche est Açvaghosa qui viendra 600 ans après le Parinirvana. On sait que ce grand poète vécut pendant ou après le règne de Kaniska puisque ce roi est nommé dans ses écrits (cf. Sūtrālamkāra trad. HUBER, p. 80 et 158). Si Nagarjuna fut séparé de son prédécesseur par un intervalle de cent années, il vécut au plus tôt pendant le deuxième siècle de notre ère (1). D'autre part, tandis que d'après l'Açokav. la Loi doit durer mille ans, l'auteur du Mahamaya-sutra proroge de cinq cents ans la réalisation de la prophétie. Il est probable que ce changement ne lui aurait pas paru nécessaire s'il n'avait eu conscience de vivre plus de mille ans après le Parinirvana et par conséquent plus de trois siècles après Nāgārjuna. En d'autres termes, l'auteur du Mahāmāyā-

<sup>(1)</sup> D'autres traditions font vivre Nāgārjuna au temps du roi Çātavāhana, ce qui nous ramène également aux premiers siècles de l'ère chrétienne.

sutra aurait reculé la date de la fin de la Loi parce que, éroyant écoulé le millénaire dont parlent les textes anciens, il jugeait indispensable de mettre la parole du Buddha d'accord avec les faits. On peut donc admettre que cet écrivain vivait, ou croyait vivre trois cents ans après Nagarjuna, c'est-à-dire au plus tôt pendant le V° siècle de notre ère. Le Mahamaya-sutra ayant été traduit en chinois entre 550 et 570, sa rédaction n'est probablement pas antérieure à 1'an 400 ni postérieure à 550.

Si on néglige ce texte tardif, il reste deux prophéties plus anciennes incorporées l'une dans l'A. W. Tch. et l'autre dans le Tsa-a-han. La seconde est la reproduction à peu près exacte de la première, à cela près qu'elle mentionne les Yue-tche. Ce détail « nous ramène à la période qui suit la naissance du Christ» (Les Seize Arhat... p. 272). La prophétie de l'A. W. Tch. qui note les invasions scythes et parthes mais ignore les Yue-tche doit avoir été rédigée entre le début des invasions et la fondation de l'empire des Kouchans, c'est-à-dire approximativement pendant le premier siècle avant notre ère.

Ce morceau faisait-il partie de l'Açokav. primitif, ou bien y a-t-il été ajouté? La première alternative est exclue pour plusieurs raisons. Pour l'auteur de l'Açokav. la philosophie de l'histoire peut se résumer ainsi : les patriarches ont préparé la venue d'Upagupta qui, par son pouvoir surnaturel et ses innombrables conversions assure le triomphe du Bien sur l'Esprit du Mal. Sans doute la Loi ne doit pas durer plus de mille ans, mais sa destruction est un évènement éloigné qui ne cause pas encore aux fidèles une crainte très vive. Pour l'auteur de la prophétie de l'A. W. Tch. les pires calamités sont proches. Déjà des rois cruels menacent l'Eglise. Elle va bientôt succomber sous les coups de ses ennemis et par la faute de ses membres. On ne peut imaginer des dispositions d'esprit plus radicalement opposées. Ce n'est pas le même écrivain qui a rédigé la glorieuse légende d'Upagupta et la sombre



sutra, le Buddha ne prédit ni la destinée de la Loi ni les invasions des Barbares. Avant de se décider à enregistrer la prophétie comme étant la parole du Maître, ils se bornèrent à la mettre au compte de Çakra. Cette innovation timide est déjà réalisée dans l'A. W. K., tandis que la prophétie développée manque à cette ancienne recension.

Bref, on peut se représenter les choses de la manière suivante : a) Au début de la période des invasions, les maux qui menacent l'Eglise, font l'objet d'une prophétie que les clercs reproduisent d'abord brièvement sous le nom de Çakra, roi des dieux (relation du Concile dans A. W. K. et A. W. Tch.). b) Cette prophétie devient rapidement si populaire que les écrivains se décident à l'enregistrer en détail en l'attribuant au Buddha (avant-dernier chapitre de A. W. Tch.). c) Enfin, après l'invasion des Yue-tche, on complète la liste des rois barbares par la mention des Kouchans (Tsa-a-han-king).

Ces déductions ont un corollaire important en ce qui concerne la date de l'Açokav. Nous savons déjà que l'auteur de cet ouvrage utilisait une première rédaction de la légende d'Açoka postérieure à la mort de Puşyamitra (environ 150 av. J.-C.). Il écrivait d'autre part avant la période des invasions et celle-ci paraît s'ouvrir au début du premier sièle avant notre ère (1). On ne s'éloignera donc pas beaucoup de la vérité en admettant que l'Açokav. fut composé entre les années 150 et 100 av. J.-C.

La première de ces dates évoque de grands faits de l'histoire politique et littéraire : la fondation de l'empire de Ménandre et la rédaction du Commentaire de Patañjali. Bien que sur ces évènements capitaux on soit réduit aux conjectures, il semble que, vers 155, le roi indo-grec

<sup>(1)</sup> Tel est l'avis de la majorité des historiens. Sir John Marshall, l'éminent archéologue, admet, paraît-il, que le début des invasions doit être rapporté à une date ultérieure, mais l'ouvrage où il doit établir cette théorie n'est point encore parvenu en Europe.

Ménandre descend dans le bassin du Gange, entre à Mathura et pose les fondements d'un vaste empire s'étendant depuis le port de Barygaza jusqu'aux frontières du Magadha. Nous ne pouvons pas affirmer qu'il se convertit au Bouddhisme; au moins fut-il tolérant et à cet égard la politique de cet étranger s'oppose à celle du brahmane Puşyamitra. La répartition de ses monnaies et le respect qui s'attache à son nom dans les Ecritures donnent à penser que, sous son règne, les relations commerciales furent actives entre la vallée de l'Indus et le reste de ses Etats et que parallèlement la propagande bouddhique recut une impulsion nouvelle. Dans le même temps, Patañjali commentait Panini et l'activité de ce grammairien est l'indice d'une renaissance des lettres sanskrites. L'heure était donc favorable à l'éclosion d'œuvres nouvelles. Protégés par un prince d'autant plus tolérant qu'il était étranger, les moines bouddhistes s'enhardirent à rédiger les Ecritures dans la langue sacrée des brahmanes. Ils créèrent une littérature religieuse en sanskrit dont l'Açokāv. fut un des principaux chefs-d'œuvre (1).

\* \*

D'après les diverses recensions de l'Açokav., le Buddha, peu de temps avant sa fin, aurait confié la garde de sa Loi à Maha Kaçyapa, à Çakra et aux quatre devarāja. En agissant ainsi, son intention était d'assurer la pérennité de sa doctrine. Le développement des idées eschatologiques relatives à la Loi est intimement lié à celui des traditions concernant les gardiens humains ou célestes chargés de la maintenir.

Il y a lieu de distinguer le rôle de Maha-Kaçyapa comme Patriarche et comme Arhat Protecteur de la Loi. Patriarche, il succède au Buddha, garde et rassemble ses

<sup>(1)</sup> Plus tard, la littérature profane en sanskrit se développera dans des circonstances analogues (voir Sylvain Lévi, Sur quelques termes employés dans les inscriptions des Kṣatrapas dans Journ. As. 1902).

préceptes et est bientôt remplacé par Ānanda. En tant que Protecteur de la Loi, son action se poursuit pendant des siècles; couché dans la montagne Kukkuṭapada, il continue de veiller sur la doctrine. Il semble que, de ces deux notions, la seconde soit postérieure à la première.

Dans un sutra de l'Ekottara-agama qui compte parmi « les six livres maitreyens », le Bhagavat dit à Kaçyapa: « Le Tathagata maintenant a quatre grands çravaka qui sont capables d'exercer la charge de l'apostolat et de la conversion. Leur sagesse est illimitée, leurs vertus sont au complet. Qui sont ces quatre? Ce sont : le bhikşu Maha-Kaçyapa, le bhiksu Kundopadhanıya, le bhiksu Pindola et le bhiksu Rahula. Vous autres, les quatre grands cravaka, il faut que vous n'ayez pas de Parinirvana. Il est nécessaire que ce soit seulement après l'extinction de ma Loi que vous atteigniez le Parinirvana. O Maha-Kaçyapa! vous aussi, vous ne devez pas entrer dans le Parinirvana » (Cf. Tōk., XII, 3, 34b, col. 9; ibid. IV, 5, 48b, col. 5, traduit dans Les Seize Arhat, p. 53). De même dans la Çāriputrapariprechā, Çariputra dit au Buddha: « Comment se fait-il, ô Tathagata, que vous ayez dit à Çakra Devendra et aux quatre Rois Célestes : Je vais sous peu entrer dans le Nirvana. Vous autres, chacun dans votre région, protégez et maintenez ma Loi. Après que j'aurai quitté le monde, les quatre grands bhikşu, Maha-Kaçyapa, Pindola, Kundopadhanīya et Rahula resteront sans entrer dans le Nirvana; ils répandront et feront pénétrer ma Loi ». (Cf. Tok. XVII, 10, 20°, traduit dans Les Seize Arhat, p. 54).

Ces deux textes sont plus évolués que l'A.W.K. et l'A.W.Tch. Dans l'Açokāv. le Buddha près de s'éteindre confie le dépôt de sa Loi à Mahā-Kāçyapa, à Çakra et aux quatre devarāja. Dans le sūtra de l'Ekottara-agama et la Çāriputraparipṛcchā, les Arhat Protecteurs de la Loi sont au nombre de quatre, en sorte que chaque région de l'espace est gardée simultanément par un Arhat et par un Roi Céleste. Tous ces textes ont ceci de commun que

Kaçyapa devenu vieux n'entre point dans le Parinirvana; couché dans la montagne Pied du Coq, il doit y attendre la venue de Maitreya. On peut faire l'histoire de cette conception sans sortir de l'Ecole Sarvastivadin.

Dans le Vinaya des Mula-Sv. où la vie de Mahā-Kaçyapa est le sujet d'un récit très archaïque, le premier des patriarches ne reste en fonctions que pendant un petit nombre d'années. Parvenu au terme de sa vie, il entre dans le Parinirvana. Toutefois sa dépouille ne doit pas être détruite. Couvert de l'habit pāmçukūla qui lui fut donné par le Bhagavat et caché dans les profondeurs de la montagne Pied du Coq, son corps doit durer jusqu'à l'arrivée de Maitreya sur la terre (cf. Journ. As. 1914, II, p. 524—526). La suite du récit ne s'accorde pas complètement avec le début. Ananda prédit en ces termes au roi Ajātaçatru la venue de Maitreya: « Ce Bhagavat prenant la samghāțī de Kaçyapa la montrera à la foule des disciples (en disant) : Voici la sanghāțī qui a été donnée par le Buddha (le parfaitement éveillé) Çakyamuni (ibid. p. 257). Un peu plus haut il n'était question que du pāmçukūla donnée par le Buddha et ce détail était conforme aux textes canoniques d'après lesquels Maha-Kāçyapa récemment converti aurait donné au Buddha son riche vêtement et aurait reçu en échange le pāmçukūla de Çakyamuni (Cf. Tsa-a-han, Tōk. XIII, 4, p. 40b). Le pāmçukūla était un vêtement grossier fait de haillons ramassés à terre. La samghāțī du Buddha était faite d'étoffe précieuse. Le récit archaïque du Vinaya semble avoir été retouché par un compilateur qui, pour relever le prestige de Kāçyapa aurait remplacé pāmçukūla par samghāțī dans la prédiction d'Ananda. Cette apparence est confirmée par l'analyse du texte correspondant de l'Açokav.

Dans l'A. W. K. le Parinirvāṇa de Mahā-Kāçyapa est raconté de la même manière que dans le Vin. des Mula-Sv. Ānanda prédit que le Buddha Maitreya fera voir à ses disciples le corps, le pāṃçukūla et la saṃghāṭī de

Maha-Kaçyapa et leur dira: «Ceci est la saṃghāṭī du Bhagavat Çakyamuni». L'innovation est la même que dans le Vin. des Mūla-Sv.; toutefois la mention de la saṃghāṭī n'exclut pas celle du pāṃçukūla (Tōk. XXIV, 10, 50°, col. 6).

Dans l'A. W. Tch., Maha-Kaçyapa, vieux et décrépit, manifeste d'abord l'intention d'entrer dans le Parinirvana. Puis il s'assied au sommet du mont Pied-du-Coq et fait cette réflexion : « Maintenant mon corps que voici est revêtu de l'habit  $p\bar{a}mçuk\bar{u}la$  que m'a donné le Buddha. Je tiens mon bol dans ma main. Que jusqu'au jour où Maitreya descendra sur la terre, ils ne tombent point en pourriture, pour que les disciples de Maitreya voient mon corps et conçoivent des sentiments d'aversion et de dégoût!» Tous ces traits sont conformes aux récits archaïques de V. M. S. et de l'A. W. K. Mais ce qui suit est très différent. Le patriarche n'entre point dans le Parinirvana; ce qui le prouve, c'est qu'au jour où viendra Maitreya, Maha-Kaçyapa, le corps conservé par l'extase, « bondira dans l'espace et manifestera les dix-huit transformations et il transformera son corps en un corps immense. Alors Maitreya, retirant la  $samgh\bar{a}t\bar{i}$  du Buddha Çakyamuni qui recouvrait Kaçyapa, manifestera ses transformations merveilleuses. Les 9.600.000 çramana, voyant que dans ce petit corps brillent les vertus de la Voie et que les pénétrations surnaturelles y sont parfaites, seront profondément honteux . . . » Entre le début et la fin du récit, le contraste est saisissant. Tout d'abord le patriarche, couvert du pāmçukūla du Buddha, veut entrer dans le Parinirvaņa et souhaite qu'en voyant son corps « infect » les disciples de Maitreya ressentent du dégoût. Plus loin, il est revêtu de la samghāțī du Buddha; il reste plongé dans l'extase sans entrer dans le Parinirvana et les disciples de Maitreya, au lieu d'éprouver du dégoût en sa présence voient briller dans son corps les vertus de la Voie. La première partie reproduit les textes anciens où Kaçyapa n'était

encore qu'un Patriarche; la suite nous le montre élevé au rang de Protecteur de la Loi. Les récits du V. M. S., de l'A. W. K., et le début du texte correspondant de l'A. W. Tch. sont encore au niveau des anciennes croyances; la fin du texte de l'A. W. Tch., la *Gāriputrapariprechā* et le sūtra « maitreyen » de l'Ekottara-āgama appartiennent à une nouvelle couche traditionnelle. V. M. S., A. W. K. et A. W. Tch. sont des productions de l'Ecole Sarvāstivādin. Il apparaît que, dans cette secte, le développement de la tradition a été dominé de bonne heure par la croyance messianique au futur Buddha, Maitreya. Que 'trouvons-nous en regard dans l'Ecole de Kauçambr?

Dans le Sutta-nipāta pali, le futur Sauveur a une physionomie très estacée si, comme il est probable, le disciple Tissametteya du 3º sutta du Parāyaṇa est le Bodhisattva Maitreya. En outre une prophétie de Çakyamuni relative au futur Buddha se retrouve à la fois au 6° sūtra du Dîrgha-āgama traduit en chinois et au 26° sutta du Digha-nikāya pali; mais tandis que le texte pali est sobre de détails sur Maitreya et ses actes, le même sujet est largement développé dans le Dîrgha-agama (cf. Péri, compte-rendu de Матѕимото dans B. E. F. E.-O. XI, p. 455). L'histoire du roi Cakravartin Çankha et du Buddha Maitreya est également racontée dans le 66° sûtra du Madhyamaagama traduit en chinois; mais ce texte manque dans la collection du Majjhima-nikāya pali (cf. Journ. As. 1919, II p. 425-428). Ces indications suffisent à montrer que les croyances messianiques ne tiennent pas une grande place dans le Canon pali. Le développement des idées religieuses relatives à Maitreya est un trait caractéristique de l'Ecole Sarvastivadin et des sectes du Grand Véhicule. Les Sthavira n'ont suivi ce mouvement que de loin et sans enthousiasme.

Mahā-Kāçyapa, dont la légende est intimement liée à celle de Maitreya chez les Sarvāstivādin, ne joue pas un aussi grand rôle chez les Sthavira. Pour ceux-ci, Upāli est le premier des patriarches. Maha-Kaçyapa n'ayant pas reçu du Buddha l'héritage de la doctrine, n'est pas devenu comme dans l'Açokav. le grand Arhat Protecteur de la Loi. A Kauçambī, cette charge est assumée de bonne heure par un saint local, Piṇḍola; on l'a vu par l'analyse de l'Açokasut.

Ainsi, dès le principe, les deux Ecoles s'opposent nettement en ce qui concerne les idées eschatologiques : à Mathura, Maha-Kaçyapa, le premier patriarche, devient Protecteur de la Loi et comme tel il reste dans le monde jusqu'à la venue de Maitreya; à Kauçambī, c'est Pindola qui exerce cette fonction, mais sans que sa légende ait aucun lien avec celle du futur Buddha.

Dès lors, il apparaît que les textes tardifs du Tripițaka chinois : sūtra maitreyen de l'Ekottara-agama et Çāriputrapariprechā procèdent également des deux traditions rivales; à ce stade, Kaçyapa et Pindola gardent la Loi côte à côte en même temps que deux comparses : Kundopadhanīya et Rāhula qui leur sont adjoints pour la symétrie. Le caractère hybride de ces textes se manifeste encore d'une autre manière : d'après l'A. W. Tch., Maha-Kaçyapa doit demeurer dans le monde jusqu'à la venue de Maitreya; dans l'Açokasut., Pindola est tenu de ne point entrer dans le Parinirvana jusqu'à l'extinction de la Loi. Cette différence n'est pas complètement effacée dans le sutra maitreyen de l'Ekottara-agama. Le Buddha dit : « Vous autres, les quatre grands cravaka, il faut que vous n'ayez pas de Parinirvana. Il est nécessaire que ce soit seulement après l'extinction de ma Loi que vous atteigniez le Parinirvana. O Maha-Kaçyapa! vous non plus, vous ne devez pas entrer dans le Parinirvana ». L'injonction particulière adressée à Kaçyapa sous-entend que ce disciple ne doit point avoir le même sort que ses compagnons. Ici, comme dans les sources plus anciennes, l'exil de Kaçyapa et celui de Pindola ont des termes différents : le premier doit attendre la venue du futur Messie; Pindola et les

deux autres cravaka ne sont tenus de veiller que jusqu'à l'extinction de la Loi.

A combien d'années la durée de la Loi était-elle fixée tout d'abord? Dans l'Açokav. comme dans un grand nombre d'autres textes (1), la Loi doit s'éteindre après un millénaire. Ailleurs, sa durée prévue est de cinq cents ans. On va voir que la première de ces opinions est la plus ancienne et sans doute aussi la plus répandue.

Dans le Vin. des Mula-Sv., au récit du Premier Concile, Mahā-Kaçyapa blâme Ānanda d'avoir intercédé auprès du Maître en faveur de Maha-Prajapati lorsque celle-ci voulut entrer en religion. Si les femmes n'avaient point été autorisées à sortir du monde, le Loi aurait subsisté longtemps. Sa durée a été limitée à dix siècles parce que le Maître a consenti à donner aux femmes l'ordination (Tok. XVII, 2, p. 90<sup>a</sup>). La même faute, suivie des mêmes conséquences, est reprochée à Ananda dans plusieurs autres récits du Premier Concile, notamment dans la Recension de Kaçyapa (Tok. XXIV, 8, p. 36b), dans la Relation sur la Compilation des Trois Piţaka (Tok. XXIV, 8, p. 33b) et dans le Fen-pie-kong-tö-louen (Tok. XXIV, 4, p. 51b). Mais le P'i-ni-mou-king présente une variante instructive. Après avoir énuméré les multiples inconvénients de l'institution des nonnes, Kaçyapa ajoute : «Si les femmes ne pouvaient sortir du monde, la Loi exacte du Buddha subsisterait pendant mille années. Maintenant, (sa durée) est réduite à cinq cents ans ... » Et un peu plus loin, il redit en vers : «La Loi exacte devait demeurer ici-bas pendant un millénaire complet. Cinq cents ans ont été retranchés . . . » (Tōk. XVII, 9, p. 15<sup>a</sup>). Ainsi la plupart des textes assignent à la Loi une durée de mille ans, et

<sup>(1)</sup> Par ex. le Sūtra prononcé par le Buddha avant d'entrer dans le Nirvāṇa touchant la durée de la Loi (Nanjio 123; Tōk., XIII, 10, p. 114<sup>b</sup>—116<sup>a</sup>) et le Sūtra du Parinirvāṇa de la mère du Buddha (Nanjio 651; Tōk. XII, 4, p. 40).

le P'i-ni-mou-king, qui la limite à cinq siècles, laisse entendre qu'elle était primitivement du double. Il est permis de penser qu'il fut un temps où la croyance au millénaire était générale dans l'Eglise. (1)

Chez les Sarvastivadin, cette notion s'exprime déjà dans l'A. W. K.; on la suit dans l'A. W. Tch., dans le Tsa-a-han, et jusque dans le Vin. des Müla-Sv. Elle paraît donc avoir traversé sans modification la période de Mathura et celle du Cachemire. Mais c'est là peut-être une apparence trompeuse et il ne faut pas toujours conclure de la permanence des formules à la fixité des représentations. Les écrivains qui rédigèrent les prophéties apocalyptiques de l'A. W. Tch. et du Tsa-a-han étaient convaincus d'assister au déclin de la Loi; les troubles politiques qui bouleversaient le nord de l'Inde étaient à leurs yeux les signes précurseurs de la destruction de la doctrine. Or le Parinirvana de Çakyamuni ne leur semblait pas fort éloigné. Sans doute, les systèmes chronologiques ont beaucoup varié dans l'Eglise; mais on peut admettre que les écrivains d'une même école étaient à peu près d'accord sur l'évaluation des périodes historiques. D'après le Vin. des Mula-Sv, Açoka aurait régné cent ans après le Parinirvana du Maître et Kanişka 400 cents ans après le même évènement. Dans l'Açokav., Açoka règne également un siècle après le Buddha. Le visionnaire qui rédigea la prophétie annexée à l'A. W. Tch., et qui vivait apparemment avant l'invasion des Yue-tche, ne devait pas avoir conscience d'être séparé du Buddha par

<sup>(1)</sup> La croyance à la fin de la Loi au bout d'un demi-millénaire paraît être à la base de divers systèmes chronologiques très évolués où la durée du Dharma est fixée à plusieurs fois cinq cents ans. C'est ainsi que dans Cullavagga X, 1, 6, cette durée est de 5000 ans (500×10). Dans la traduction chinoise du Mahāsaṃnipāta-sūtra (Nanjio 61) les périodes successives qui marquent la décadence de la Loi sont de cinq cents ans chacune (cf. Vajracchedikā trad. M. Müller, S. B. E. XLIX p. 115, note 3).

un intervalle de plus de quatre siècles. Et puisque la fin de la Loi lui paraissait proche, c'est que sa foi dans la prophétie du millénaire était ébranlée par les événements. C'ette conclusion ne semblera pas exagérée si on observe qu'en fait certains écrivains, tel l'auteur du l'i-ni-mou-king, n'ont pas craint de rompre avec la tradition en proclamant que la durée de la Loi était raccourcie de moitié.

Plus tard, lorsque l'orage fut dissipé et que la conversion de Kaniska rendit l'espérance aux fidèles, l'antique prophétie du millénaire cessa d'être suspectée; la Loi était sortie victorieuse de l'épreuve des invasions; on ne douta pas qu'elle dût se maintenir encore pendant longtemps. Puis, dix siècles s'étant écoulés sans amener de catastrophe, on recula d'un demi-millénaire la réalisation de la prophétic. Pour l'auteur du Mahamayā-sutra, la Loi doit s'éteindre 1500 aus après le Parinirvana de Çakyamuni. Enfin, quand le Bouddhisme parut définitivement implanté chez les Turcs et les Chinois, les idées eschatologiques prirent un nouveau tour. La Loi pouvait disparaître dans l'Inde, mais non plus chez les autres peuples. Elle devait avoir le même sort que le bol sacré du Buddha. Brisé dans l'Inde par le roi brutal Mihirakula, ce vase se dirigera vers les régions septentrionales. Les créatures de ces contrées lui feront toute sorte d'offrandes et, par la force du Buddha, son pātra brisé «redeviendra de lui-même tel qu'il était d'abord, sans aucune différence > (Sylvain LÉVI, Notes chinoises sur l'Inde, dans B. E. F. E.-O. VI, p. 46 et suiv.).

D'où vient la notion du millénaire? On conçoit que, dans telles circonstances historiques, ce délai, une fois admis, ait été raccourci ou prolongé. Il est plus difficile d'imaginer pourquoi des hommes convaincus de l'excellence de la doctrine, crurent qu'elle disparaîtrait au bout de dix siècles. Sans doute une persécution religieuse comme celle de Puşyamitra put contribuer à répandre cette opi-

nion que la Loi devait succomber sous les attaques des impies. En fait, la notion de la fin de la Loi apparaît d'abord, associée au nom de Pindola, dans l'Açokasut. qui semble avoir été rédigé à Kauçambī, peu après la mort du premier Çunga. Mais pourquoi crut-on de bonne heure que la Loi durerait mille ans? Une persécution devait suggérer l'idée que la ruine de la religion était imminente. Pourquoi choisit-on une date éloignée, distante de plusieurs siècles? Faute de trouver dans le Bouddhisme primitif ou dans les circonstances de son développement l'explication de la croyance au millénaire, il nous faut la chercher ailleurs.

\* \*

Dans les Ecritures mazdéennes, l'idée s'exprime à mainte reprise que la durée de notre monde est limitée. Le fait capital de l'histoire, c'est la lutte d'Ahura Mazda contre Aùra Mainyu. Le monde finira ou plutôt sera rénové par la ruine du Mal, la destruction de l'enfer et le triomphe d'Ahura. La victoire du Bien sera due aux efforts des hommes pieux, les saosyant, ayant à leur tête le héros qui les personnifie tous, le Sauveur, Saosyant. Ces personnages sont déjà mentionnés dans les Gāthā de l'Avesta. Leur caractère apocalyptique ressort nettement de la forme même du mot saosyant qui est un participe futur.

A la fin du monde paraîtront Saošyant et ses auxiliaires. Ils anéantiront les méchants. « Par son regard, Saošyant donnera l'immortalité à tout le monde du corps » (Yašt XIX, 95). Alors le métal brûlant purifiera la terre et détruira l'enfer. Les montagnes qui entourent le monde s'effondreront et disparaîtront; la terre sera semblable à une immense plaine.

Ces événements seront préparés par une amélioration progressive de la race humaine. Pendant le temps qui précédera la fin du monde, celui-ci se spiritualisera; les hommes n'auront plus besoin de nourriture et leur corps ne projettera plus d'ombre. Ces idées sont très anciennes; elles étaient déjà consignées dans les écrits de Théopompe (IV siècle av. J.-C.), d'où elles passèrent chez Plutarque (Cf. Söderblom, p. 254).

Un autre élément caractéristique dans les conceptions religieuses des Mazdéens est la division de l'histoire du monde en périodes de mille années. Ces époques successives sont au nombre de douze; un héros mythique ou légendaire préside à la plupart d'entre elles. Le règne heureux de Yima dura mille années (Yast XVII, 30). Zaracustra parut au début du dixième millénaire. Cette chronologie est surtout connue par le Dînkard et le Bundahis. Il est difficile de dire à quelle époque elle s'ordonna dans un système cohérent. La notion du millénaire sur laquelle elle repose est en tout cas fort ancienne.

L'auteur du Bahman Yast attend « une courte domination du mal à la fin du millénaire de Zarabustra » (West, Pahlavi Texts I, p. Lv). Ce thème est longuement développé dans la littérature pehlvie. Plus les textes sont récents, plus sombre est le tableau des calamités qui marquent le dernier hiver du millénaire de Zarabustra (Cf. Söderblom, p. 272 et suiv.).

Il semble que l'eschatologie avestique comprenait deux éléments distincts: d'une part, pendant le temps qui précédera la fin du monde, la race humaine s'améliorera et ses progrès seront couronnés par la venue des Saošyant; d'autre part, Zarabustra préside à une période de mille ans dont la fin sera marquée par des désordres et par la domination du mal. Dans la littérature pehlvie, la description de ces troubles retient particulièrement l'attention. Effrayés par les malheurs qui accablent les croyants depuis l'invasion d'Alexandre jusqu'à la conquête islamique, les Mazdéens concentrent leur pensée sur les fléaux qui accompagneront la fin du millénaire de Zarabustra. Mais le développement de ces idées apocalyptiques laisse intacte

l'espérance en la venue du Sauveur après le douzième millénaire.

Cette évolution est parallèle à celle de l'eschatologie bouddhique. La croyance avestique à la venue de Saošyant a pour équivalent dans l'Inde la doctrine concernant le futur Messie Maitreya. Ces deux personnages ont déjà été rapprochés par Grünwedel (Grünwedel-Burgess, Buddhist Art, p. 190). Il importe d'observer que l'analogie ne se borne point à une ressemblance vague. On lit dans le «Sūtra de Maitreya devenant Buddha» que lorsque le Tathāgata Maitreya se manifestera dans le monde «la terre du Jambudvīpa s'agrandira exactement de 10.000 yojana. Ce sol sera uni et lisse comme un miroir de lieou-li (vaidūrya)...» Tōk. IV, 5 p. 40b trad. par Sylvain Lévi et Chavannes, Les Seize Arhat... p. 14 note 2). La terre doit aussi s'aplanir lors de la venue de Saošyant; même la montagne qui soutient le pont Činvat disparaîtra (Bundahiš, XXX, 33).

D'après la «Relation de Nandimitra sur la durée de la Loi», au temps de Maitreya «les hommes ont tous un cœur compatissant et pratiquent les dix bonnes actions. Parce qu'ils pratiquent les dix bonnes actions, leur longévité augmente; la prospérité et la joie sont fermement établies . . . Dans les travaux des champs qu'ils font, ils récoltent sept fois ce qu'ils ont semé et cette moisson mûrit d'elle-même sans qu'il soit nécessaire de sarcler et de biner . . . » (Les Seize Arhat, p. 14). De même, d'après le Dīnkard, à la fin des temps, les hommes deviendront meilleurs et la vie sera plus longue. La joie augmentera dans le monde. Une végétation luxuriante couvrira la terre (Dīnkard VII, Chap. X, 7—11 et Chap. XI, 4).

Avant l'arrivée de Saošyant, les antiques héros de

Avant l'arrivée de Saošyant, les antiques héros de l'Iran s'éveillent et préparent l'œuvre du Sauveur. Le plus fameux et le plus fort est Kərəšāspa. Jadis blessé d'une flèche pendant son sommeil, il tomba dans l'engourdissement. Mais d'innombrables fravaši le gardent jusqu'aux

derniers temps du monde; alors il sortira de sa torpeur et aidera le Sauveur dans sa lutte contre le Mal (Cf. SÖDERBLOM, p. 250). Cette légende fait nécessairement songer à celle de Maha-Kaçyapa endormi dans sa montagne où le gardent des yaksa (Jowrn. As. 1914 II, p. 527) en attendant la venue du Buddha futur Maitreya.

Les analogies déjà constatées entre Saošyant et Maitreya suggèrent encore un autre rapprochement. Saosyant et ses auxiliaires ressusciteront les morts. Dans les sutra maitreyens, en même temps que le Messie, paraît un puissant Cakravartin nommé « Conque » (Cankha). Ce nom prend une valeur inattendue si on note, que dans le « Sūtra de Maitreya devenant Buddha » Mahā-Kāçyapa tiré de son sommeil séculaire revient à la vie « au son des conques ». (Péri, compte-rendu de Matsumoto, B. E. F. E.-O. XI, p. 455). Le Cakravartin à la conque est une réincarnation de Çariputra. L'attribut d'où lui vient son nom indique peut-être qu'à l'imitation des auxiliaires de Saosyant, ce disciple renaîtra au temps de Maitreya pour aider Messie à réveiller les morts. Si cette conjecture était fondée, la trompette chrétienne du Jugement dernier aurait un équivalent dans les traditions bouddhiques relatives à Maitreva.

Du moment où l'on reconnaît l'influence de l'Iran sur le développement de l'eschatologie bouddhique, l'apparition de la croyance au millénaire dans les ouvrages de l'école de Mathura n'a plus rien de mystérieux. Cette notion a probablement été introduite dans l'Inde en même temps que les conceptions mazdéennes touchant la constitution de l'enfer et la venue du Messie.

Quant à l'épanouissement des idées apocalyptiques dans l'Inde pendant la période des invasions, il n'est point nécessaire pour en rendre compte de faire intervenir des influences étrangères. Les théories eschatologiques transportées de l'Iran dans le monde bouddhique dès la période de Mathura devaient nécessairement pousser de profondes

racines dans un pays bouleversé par des hordes d'envahisseurs. Toutefois, l'évolution des idées religieuses pendant la période cachemirienne atteste la persistance des influences occidentales.

Dans l'Açokāv., la prophétie concernant la durée de la Loi et la légende de Maitreya sont séparées. La première est rapportée dans le chapitre du Concile et l'autre après la vie de Mahā-Kāçyapa. Si l'on se reporte à des textes plus tardifs, on voit ces éléments se fondre en un système curieusement analogue à celui de la littérature pehlvie.

D'après le Dīnkard et le Bahman Yašt, la fondation de la religion par Zaraθuštra marque le début du dizième millénaire, en sorte qu'après cet événement le monde doit encore subsister pendant trois périodes de mille ans. Les troubles qui remplissent les dernières années du millénaire de Zaraθuštra sont suivis de l'avènement d'Uxšyat-orota. Mille ans plus tard, c'est le tour d'Uxšyat-nəmah. Enfin, après mille ans encore, quand les douze millénaires de la création sont écoulés et que la fin du monde est proche, survient le dernier bienfaiteur, Saošyant le victorieux.

Rapprochons de cette chronologie l'ordre de succession des périodes à venir d'après la Relation de Nandimitra. Après le Parinirvana de Çakyamuni, les seize Arhat protègent et maintiennent la Loi jusqu'à ce que la vie humaine soit devenue d'une extrême brièveté et que son terme soit de dix ans. « A ce moment la Loi du Buddha doit soudain disparaître. Après les violences des glaives et des armes de guerre, la longévité des hommes graduellement augmente et arrive jusqu'à cent ans. Alors les hommes sont las des misères et des maux produits auparavant par les glaives et les armes de guerre et de nouveau ils se plaisent à faire le bien. En ce temps, ces seize grands Arhat avec leur entourage reviennent de nouveau parmi les hommes; ils proclament et expliquent clairement la

Loi correcte sans supérieure . . . La Loi correcte sans supérieure se propage dans le monde, elle resplendit sans cesse. Puis on arrive à une époque où les hommes ont une longévité de soixante-dix mille années : alors la Loi correcte sans supérieure s'éteint pour toujours » (Les Seize Arhat... p. 12). Les seize Arhat entrent dans le Parinirvana. Puis soixante-dix mille koți de Pratyeka-buddha font leur apparition, et quand on arrive à l'époque où les hommes vivent quatre-vingt mille ans, les Pratyeka-buddha entrent à leur tour dans le l'arinirvana. Après quoi, Maitreya se manifeste dans le monde.

On observe dans ce texte l'abus des nombres vertigineux qui caractérise la littérature du Mahāyāna. Mais bien que l'échelle soit beaucoup plus grande, le plan est le même que dans les livres pehlvis. Ici et là l'intervalle entre le fondateur de la Religion et le Messie est divisé symétriquement en trois périodes principales et la fin de chacune d'elles est marquée par des troubles que suit l'apparition de nouveaux sages : chez les Mazdéens, Uxšyat-orota, Uxšyat-nomah et Saošyant; chez les Bouddhistes, les Seize Arhat, les Pratyeka-buddha et Maitreya.

\* \*

Les apports étrangers que contient l'eschatologie bouddhique ne doivent pas faire perdre de vue ses caractères originaux. A côté d'éléments empruntés à la mythologie mazdéenne, les prophéties concernant l'avenir de la Loi annexées à l'Açokav. reflètent par certains côtés le milieu où elles ont été conçues et les circonstances où elles ont été rédigées. Ceci nous a déjà permis d'en fixer la date approximative; on peut encore en tirer des indications utiles sur la vie intérieure des communautés pendant le temps des invasions.

Les textes s'accordent à situer à Kauçambī les événements qui provoqueront la ruine de la Loi. Tandis

qu'ailleurs régneront des rois cruels, le souverain de ce pays se convertira au Bouddhisme et donnera aux bhikşu la sécurité. Il comblera de présents les gramana réunis dans sa capitale, en sorte que ceux-ci meneront une vie relachée et cesseront d'étudier les Ecritures. Ce récit décrit sans doute la société où vivait l'auteur de la prophétie. Le contraste est nettement marqué entre les régions du nord où les religieux sont persécutés et le pays de Kauçambī où ils vivent dans l'abondance. Cette opposition paraît conforme à la vérité historique. Les envahisseurs çaka et parthes ne pénétrèrent pas dans la basse vallée du Gange et les religieux chassés de Taxile, du Pendjab et de Mathura purent trouver un asile dans les monastères de Kançāmbī. La situation n'était pas sans analogie avec ce qui s'était passé sous le règne de Pusyamitra. Persécutés dans le nord, les cramana s'étaient également réfugiés, croyons-nous, dans les provinces méridionales gouvernées par Agnimitra.

La tranquillité dont jouirent de tout temps les religieux de Kauçambī n'était pas faite pour les tourner vers l'ascétisme. La douceur du climat et l'abondance des ressources qu'ils trouvaient dans le pays contribuaient encore à les amollir. Hiuan-Tsang vantera la fertilité du royaume et les heureuses dispositions des habitants, amis des arts, enclins à faire l'aumône aux religieux. Quand les laïcs sont charitables, il est rare que les moines restent austères. Ce n'est probablement pas par hasard que Pindola, le grand saint de Kauçāmbī, avait la réputation d'être glouton et que Maha-Kāçyapa « le premier de ceux qui pratiquent les dhūtāṇga» ne fut jamais très populaire chez les Sthavira. Sans doute, ceux-ci faisaient grand cas d'Upāli, le théoricien de la Discipline, mais en définitive qu'est-ce que le Vinaya, sinon un ensemble de règles destinées à légitimer l'abandon des dhūtāṇga primitifs? La prophétie sur la destruction de la Loi laisse entendre que le relâchement des religieux de Kauçāmbī était un sujet de scandale

pour les bhikşu des autres régions. On peut imaginer l'indignation des ascètes du Pendjab et du Cachemire qui, contraints de fuir après avoir assisté à la ruine de leurs monastères observaient les mœurs faciles des communautés du Sud. Ils ne pouvaient douter que la fin de la Loi fût proche. Ici la mollesse et la négligence; là des massacres et des ruines. Telle apparaissait l'Eglise aux regards du visionnaire qui rédigea l'Apocalypse annexée à l'A. W. Tch.

Il y avait encore d'autres raisons de désespérer de l'avenir. La réunion dans une même ville de représentants des diverses sectes n'allait pas sans provoquer des discussions et des conflits. Les moines dévoués à Ananda coudoyaient des religieux qui rejetaient sur ce disciple la responsabilité de tout les malheurs de l'Eglise. Sur leurs controverses et sur les querelles qui en résultaient, la prophétie projette une vive lumière.

Des bhiksu de toutes les provinces sont rassemblés à Kauçambī le jour de l'uposatha. Un Docteur du Tripiţaka, dont l'enseignement est très suivi, occupe le siège du Président. Mais encore qu'il soit parvenu à l'état de bahuçruta-pāramita, il ne peut maintenir les défenses. Il prie donc un autre religieux de réciter le Pratimokṣa. Un bhikṣu nommé Sudhara qui est le seul Arhat présent dans le Jambudvīpa, se dispose à énumérer les défenses lorsqu'il est mis à mort par un disciple du Docteur. Les partisaus de l'Arhat le vengent en mettant à mort le Docteur du Tripiṭaka et dès lors, privée de ses chefs, la Communauté se dissout rapidement. La lampe de la Loi s'éteint.

Si l'on veut entrer dans le sens véritable de ce récit, il faut sans doute y voir un tableau des querelles qui divisaient les religieux rassemblés à Kauçambī. La communauté des bhikṣu est partagée en deux groupes : les uns, les bahuçruta comptent sur la Connaissance pour atteindre au Nirvaṇa. Ils ont à leur tête un Docteur qui est parvenu à l'état de bahuçruta-pāramita, c'est-à-dire qu'il connaît

à fond la doctrine, « ce qui a été entendu». Les moines de l'autre parti affirment que la pratique des défenses est le meilleur moyen d'obtenir la délivrance. Ils ont pour chef le dernier Arhat, le seul religieux qui soit capable de maintenir en totalité les défenses, qui soit un parfait ciladhara. Les adversaires sont si échaufiés que l'Arhat et le Docteur sont mis à mort.

L'auteur de la prophétie n'a point inventé ces désordres. Il a peut-être un peu noirei les événements; mais il est certain que des discussions passionnées mettaient aux prises bahuçruta et çıladhara (ef. supra p. 21 et suiv.). Ananda était le patron des premiers. Il semble que l'Ecole Sarvästivadin de Mathura ait manifesté de bonne heure des tendances sútristes favorables à Ānanda, tandis que les Sthavira de Kauçambi préféraient Upali, le théoricien du Vinaya. On a déjà vu l'expression de cette rivalité dans les relations du l'remier Concile. D'autre part, le récit du pélerinage d'Açoka et d'Upagupta prouve à n'en pas douter que Mathura était un séjour d'élection pour les partisans d'Ananda. Le jour où ceux-ci, refoulés par l'invasion, durent chercher asile à Kauçambi, ils y rencontrèrent des religieux imbus d'opinions toutes différentes. Les querelles qui en résultèrent inspirèrent la scène tragique de la célé-bration de l'*uposatha* : dans la prophétic incorporée à l'Açokay., les partisans du grand Docteur tuent le dernier des Arhat. Ce dénouement est l'aboutissement logique d'un antagonisme qui se manifeste déjà dans les parties en prose des relations du Premier Concile. Dans l'intervalle, les deux grands partis qui divisent l'Eglise se sont de plus en plus éloignés. Leur attitude est devenue si hostile que des esprits chagrins, attristés par les malheurs de l'invasion, ont pu voir dans cette rivalité une cause de faiblesse qui devait amener la ruine de la Loi.

Dans la prophétie, la rixe commence par le meurtre du dernier Arhat. Ce sont les partisans du grand Docteur qui frappent les premiers et portent la responsabilité des

excès qui suivront. Ce Docteur qui connaît parfaitement les Ecritures mais n'est point Arhat et ne peut maintenir les défenses, répond au personnage d'Ananda dans les relations du Premier Concile. En jetant l'anathème sur ses partisans, l'auteur de la prophétie montre qu'il n'est pas solidaire des admirateurs d'Ānanda. C'était peut-être un ascète d'une communauté du nord, puisqu'il flétrit la corruption des moines de Kauçambī; mais il n'est nullement certain qu'il ait vécu à Mathura; en tout cas il n'avait point la mentalité de l'auteur de l'Açokav. celui-ci cût vécu jusqu'au temps des invasions et se fût avisé d'écrire une Apocalyse, il eût sans doute réservé le moins mauvais rôle aux partisans du grand Docteur. Il n'eût pas montré les bahuçruta frappant les premiers et méritant ainsi la réprobation universelle. D'autre part, la prophétic sur la Destruction de la Loi a été annexée à deux recensions de l'Açokāv.; les idées qu'elle reflète étaient donc devenues courantes dans l'Ecole Sarvastivadin. On mesure ainsi le chemin parcouru entre la rédaction de l'Açokav. et le temps des invasions scythes; et l'on est ramené après un détour à la conclusion déjà formulée au début de ce chapitre : la prophétie incorporée à l'A. W. Tch. est postérieure à l'Açokav.; ce ne peut être le même écrivain qui a composé l'une et l'autre.

## Chapitre huitième.

Le dernier chapitre de l'« A-yu-wang-tchouan ».

Le dernier chapitre de l'A.W. Tch. n'a d'équivalent dans aucune autre recension de l'Açokav. C'est un recueil de contes assez disparates qui présentent pourtant ce trait commun de se rapporter tous au temps d'Açoka. Le chapitre est intitulé: « Avadana de la récompense donnée par le roi Açoka» parce que le sujet du premier récit est un cadeau fait par ce roi à l'une de ses concubines. Je donnerai d'abord un résumé des contes, en signalant à propos de chacun d'eux les récits analogues qui font partie d'autres recueils.

1º Açoka promet de donner un joyau cintāmaņi à celle de ses femmes qui aura la plus belle parure. Sujatā s'habille simplement et paraît dans une attitude décente et recueillie. Le roi lui donne le joyau.

Le conte 72 du Sūtrālankāra est construit sur un thème analogue : Ou-yue-ki, roi d'Açmaka, fait envoyer un collier de perles à une femme qui, par une fenêtre a contemplé le Buddha. «Ce n'est pas sa beauté éclatante qui m'a impressionné, dit-il, c'est seulement sa bonne action » (Trad. Huber p. 422).

2º Parmi les invités d'Açoka se trouve un jour un religieux dont l'haleine est parfumée comme la fleur de lotus. Il explique au roi étonné qu'il est ainsi récompensé d'avoir fait l'éloge de la Loi au temps du Buddha Kaçyapa.

Ce thème devait être populaire car il a été mainte fois développé. On le retrouve dans l'Avadāna-Çataka (Sugandhi, 62), dans le Kalpa-druma-avadāna (16), dans l'Apadāna pali (Sugandha et Cula-Sugandha IV, 10.

Voir Feer, Avadāna-Çataka p. 240), dans le Sūtrālaņkāra (55), dans le Karma-Çataka (X, 1, 10, analysé par Feer, dans Journ. As. 1901, I, p. 76) et dans le Tchoung-king-sinen-tsu-p'i-lonen (Tōk. XIX, 7, 17°). Dans les trois premiers recueils, Sugandhi n'est pas contemporain d'Açoka, mais du Buddha Çakyamuni. De tous ces récits parallèles, celui du Sutrālaņkāra est le plus voisin de l'A. W. Tch.

3º Malgré la défense du roi Açoka, une des reines se rend auprès d'un Maître de la Loi et entend sa prédication. Elle confesse sa faute au roi qui lui pardonne et autorise les femmes des appartements intérieurs à s'approcher des religieux.

La même histoire est racontée dans le Sūtrālamkāra (30). Le fond du récit est identique, mais Açvaghoşa a beaucoup développé et orné ce qui n'est qu'indiqué dans l'A.W. Tch.

4º Açoka se prosterne devant un çrāmaņera de sept ans; mais il a honte de son acte. L'enfant lui donne une leçon.

Le même sujet est longuement traité dans le conte 3 du Sūtrālaṃkāra. Toutefois, dans le récit d'Açvaghoṣa, ce n'est plus Açoka mais un autre dānapati qui fait peu de cas des çrāmaṇera. D'après l'A. W. Tch. il y a trois êtres qu'il ne faut pas mépriser, même quand ils sont petits: le çrāmaṇera, le fils du roi et le serpent. Açvaghoṣa ajoute un quatrième terme : le feu.

5° Un brahmane se transforme en mahoraga et, suivi de 499 de ses compagnons, il entre au palais d'Açoka. Le roi leur offre à manger, mais ils ne veulent d'autre nourriture que la chair des Çramaṇa. On prévient le sthavira Yaças qui convoque les religieux du Kukkuṭa-arama. Le plus jeune de tous, un çrāmaṇera de sept ans, obtient l'autorisation de se rendre au palais. Arrivé en présence du roi, il déclare qu'il consent à être mangé, mais demande qu'auparavant on lui serve un dernier repas. Il engloutit alors tous les mets des cuisines et les provisions des magasins. Puis il dévore successivement les 499 brahmanes et leur chef. Après ce repas pantagruélique,

les aliments se retrouvent au Kukkuţa-ārāma ainsi que les brahmanes honteux et repentants.

Ce conte est reproduit dans le *Tsa-pi-yu-king* (Tōk. XIX, 7, p. 29<sup>a</sup>) avec cette différence que les aliments se retrouvent non au Kukkuṭa-arama, mais au Jetavana.

6° Les ministres d'Açoka le blâment de se prosterner devant les religieux. Il leur ordonne à chacun de se procurer la tête d'un animal mort et d'aller la vendre au marché. Yaças, qui est chargé de vendre la tête d'un homme mort, ne peut trouver d'acquéreur. Açoka prouve par ce moyen que notre corps est un vil objet et qu'on ne doit pas craindre de l'humilier.

Ceci est le sujet du 16° conte du Satrālankāra. Le récit d'Açvaghoşa a été incorporé, sous une forme un peu abrégée, dans le Divyāvadāna, p. 382—384 (Cf. Huber, B. E. F. E.-O. IV, p. 719 et suiv.).

7° Une servante trouve une pièce de bronze dans les ordures et en fait don au samgha. En récompense de cette bonne action, elle s'incarnera dans le sein d'une concubine d'Açoka et renaîtra, tenant à la main une pièce d'or.

bonne action, elle s'incarnera dans le sein d'une concubine d'Açoka et renaîtra, tenant à la main une pièce d'or.

Dans le 83° récit de l'Avadāna-Çataka, pour avoir déposé jadis deux pièces d'or sur un stupa du Buddha Kaçyapa, Hiranyapani renaît aux temps de Çakyamuni, portant deux pièces d'or dans ses mains. De même, dans le 20° conte de la Ratna-avadāna-mālā (Cf. Feer, Avad. Çat. p. 317). Dans le Sūtrālamkāra (22), il s'agit bien, comme dans l'A. W. Tch., d'une servante qui donne deux pièces de bronze trouvées dans les ordures, mais elle obtient sa récompense de son vivant : un roi, qui n'est pas nommé, l'aperçoit, l'aime et l'épouse.

8° Açoka possédait dans son trésor un joyau cintāmaņi qui avait appartenu au roi Ajataçatru. En découvrant les qualités merveilleuses de cette pierre, le roi se dit qu'au temps du Buddha les hommes avaient de grands mérites.

On verra plus loin que l'Histoire de Taranatha contient un récit analogue.

9º Açoka reçoit dans son palais le Vénérable Pindola. Celui-ci boit abondamment du lait fermenté sans en être incommodé; il explique au roi qu'au temps du Buddha l'eau pure était aussi capiteuse que les liqueurs fortes d'aujourd'hui.

10° Sur les conseils du sthavira Yaças, Açoka fait une quête. Une vicille femme, qui n'a pour tout bien qu'une pièce de cotonnade dont elle est vêtue, la donne au roi en cachant sa nudité.

La même histoire est racontée dans l'Avadāna-Çataka (Vastram, 55), dans le Dvāvimçati-avadāna et la Ratna-avadāna-mālā (cf. FEER, Avad.-Çatak. p. 216—217), et dans le Tsa-pao-tsang-king. Toutefois, dans tous ces récits, la quête est faite, non par le roi Açoka, mais par Anātha-piņdika.

11° La quête d'Açoka continue. Il va recueillir en tous lieux des offrandes pour le Samgha. Deux époux pauvres, ne pouvant autrement faire l'aumône, empruntent une somme d'argent et se donnent eux-mêmes en gage.

Le même thème reparaît sous une forme très développée dans le 76° récit du Sūtrālāmkāra, mais sans la moindre allusion au roi Açoka ni à la quête qu'il aurait faite.

Açoka voulait prendre les reliques que le roi Ajataçatru avait déposées dans le Gange. Leur accès était défendu par une roue armée de glaives que le courant faisait tourner. On réussit à immobiliser la roue, mais sans pouvoir obtenir les reliques qui étaient gardées par un grand nāgarāja. Le roi fit fondre deux statues d'or d'égale dimension qui le représentaient lui-même ainsi que le dragon. On les pesa et on vit que la statue du nāgarāja était deux fois plus lourde que celle d'Açoka. Le roi tâcha dès lors à s'acquérir des mérites; le poids de sa statue augmenta et, quand elle fut la plus lourde, il se rendit au bord du Gange avec ses troupes et put s'emparer des reliques.

La même légende est rapportée dans le Tsa-pi-yu-king (Tōk. XIX, 7, p. 297), dans le T'ien-tsouen-chouo-A-yu-wang-pi-yu-king (Tōk. XXIV, 8, p. 65°), dans l'Avadāna-kalpalatā (n° 73) et dans l'Histoire de Tāranātha (voir infra p. 194).

Comme on voit, la plupart des contes du dernier chapitre de l'A. W. Tch. se retrouvent dans d'autres recueils: Avadāna-Çataka, Avadāna-kalpa-latā, Tsa-pi-yu-king, etc., et surtout Sūtrālaṃkāra. Toutefois, dans aucun cas nous ne pouvons affirmer que le compilateur de l'A. W. Tch. a fait un emprunt direct à l'une de ces collections. Les sujets des récits sont les mêmes; mais les détails et la forme diffèrent sensiblement. Le dernier chapitre de l'A. W. Tch. paraît indépendant de toutes les œuvres littéraires actuellement connues.

La différence est particulièrement sensible quand on compare les sobres récits de l'A. W. Tch. aux somptueux avadāna d'Açvaghosa. Tandis que ce dernier orne richement le texte des contes, le compilateur de l'A. W. Tch. ne donne que l'essentiel; les procédés de l'alamkāra lui sont complètement étrangers. A cet égard, l'opposition est remarquable entre le « conte de la tête de mort » inséré dans le dernier chapitre de l'A. W. Tch. (n° 6) et celui du Sūtralamkāra (n° 16) dont l'original a passé dans le Divyāv. Dans le premier cas, nous avons l'histoire nue, sans ornement poétique; dans le second, le talent de l'écrivain est manifeste. Si la compilation de l'A. W. Tch. était postérieure à la rédaction du Sūtralamkāra, on y discernerait sans donte l'influence d'Açvaghosa, comme dans le Divyav. Les grands écrivains ont toujours eu le privilège d'être imités. Puisque la manière d'Açvaghosa ne se décèle dans aucun des récits communs au dernier chapitre de l'A. W. Tch. et au Sutralamkāra, j'incline à penser que le premier est antérieur au second.

On peut se représenter les choses de la façon suivante. L'époque cachemirienne est caractérisée par l'abondance d'écrits nouveaux qui reproduisent, adaptent, développent, commentent des éléments anciens (voir supra p. 15). Alors paraissent de nombreux recueils de contes, tels l'Avadāna-Çataka, le Sātrālankāra, etc., dont les auteurs reprennent de vieux thèmes en les déguisant un peu pour les rajeunir. Le dernier chapitre de l'A. W. Tch. serait une compilation de ce genre. Un écrivain s'inspirant de la littérature antérieure, et peut-être aussi de la tradition populaire, aurait fait choix de divers récits dont quelques-uns faisaient déjà partie du cycle d'Açoka, les autres étant susceptibles d'être rapportés à la même époque; et le recueil ainsi formé aurait été ajouté à l'Açokavadāna.

Un examen attentif de la matière même des contes va montrer que les choses ont dû se passer ainsi. L'analyse révèle en effet dans le dernier chapitre de l'A. W. Tch. des éléments d'âges et de provenances divers, dont les plus récents ne peuvent être antérieurs à la période cachemirienne.

Nous avons suivi précédemment les métamorphoses

de Yaças qui, d'abord religieux dans un monastère du pays de Vrji, paraît ensuite dans l'Açokāv. sous les traits d'un abbé du Kukkuṭa-ārāma, conseiller spirituel du roi Açoka, tandis que dans les productions de l'Ecole cachemirienne, le même nom finit par désigner un ministre impie et malveillant. Dans les contes 5 et 10 du dernier chapitre de l'A. W. Tch., Yaças est sthavira du Kukkuṭa-ārāma et directeur de conscience d'Açoka. Dans le conte 6, il tient le rôle du grand dignitaire incrédule. Ces trois récits ne sauraient appartenir à un ensemble cohérent de légendes. Les deux premiers attribuent encore à Yaças le

Nous avons également distingué plusieurs phases dans l'évolution des traditions relatives à Pindola. Dans les

personnage.

titre qu'il portait pendant la période de Mathura, tandis que le troisième présente un avatar cachemirien du même récits les plus anciens, qui remontent sans doute à la période magadhienne, la culpabilité de ce disciple est flagrante et indiscutable. Par contre, dans les Vinaya, sa faute est sensiblement atténuée. La plupart des recensions de l'Açokav. n'y font qu'une allusion discrète; l'A. W. Tch. la passe même sous silence. On s'achemine ainsi par degrés vers un dernier état de la tradition marqué par la complète réhabilitation de Pindola. C'est sans aucun doute à ce résultat que visait l'auteur du conte 9 de l'A. W. Tch. Le parti-pris d'excuser Pindola y est manifeste. Quelles subtilités pour rétablir la réputation de ce saint! Son intempérance n'est qu'apparente. Elle tient uniquement à ce que toutes choses ont dégénéré depuis le Buddha. Les boissons fermentées d'aujourd'hui n'ont pas plus de saveur que l'eau de jadis. Pindola, qui a conservé la robuste constitution des hommes d'autrefois, peut boire des liqueurs fortes comme un homme ordinaire boit de l'eau pure.

L'importance attribuée au personnage du *çrāmaņera* dans le dernier chapitre de l'A. W. Tch. est encore un trait qui dénote une rédaction tardive. Dans l'Açokāv., après l'offrande à l'arbre de Bodhi, le roi Açoka reçoit dans son palais l'assemblée des religieux. Voyant deux *çrāmaņera* qui échangent des aliments et des douceurs, il se dit en riant : «Voilà des *çrāmaņera* qui jouent à un jeu d'enfants ». Mais il est bientôt détrompé par le sthavira Yaças qui lui dit : «Ce sont deux arhat qui se cèdent leur part avec un égal détachement ». Peu après, les deux *çrāmaņera* ayant deviné les pensées secrètes du roi, celui-ci se prosterne devant eux et leur parle avec respect (Burnouf. Introd., p. 402—403).

Ce petit épisode, destiné à prouver la sainteté des religieux même très jeunes, est un hors-d'œuvre. Mais, dans certaines rédactions plus récentes, le *çrāmaņera* vient au premier plan de la légende. Dans l'Histoire de Tāranātha, le bhikṣu Samudra de l'Açokāv. est remplacé

par un novice qui convertit le roi et son cruel geôlier. Açoka, saisi de remords, détruit alors la prison infernale.

Dans le Dipavamsa, qui est sans doute la plus ancienne des chroniques singhalaises. Açoka est converti par le samaya Nigrodha (Dipar, VI, 34). Dans le Mahayamsa plus récent. Nigrodha n'est plus un samaya, mais un jeune samagera (Mahav. V. 37) (1).

On peut suivre la même évolution dans les contes 4 et 5 du dernier chapitre de l'A. W. Tch. Dans le premier de ces récits, le roi apprend à ne pas mépriser les très jeunes cramacara. C'est à peu près la même donnée que dans l'épisode correspondant de l'Açokay. Au conte 5 l'importance du granatgiera est fortement accentuée. Le récit s'ouvre sans donte avant la conversion d'Açoka puisque le roi reçoit dans son palais des brahmanes ennemis du Buddha et leur offre à manger. Il se termine par la victoire du evane ava de sept aus qui dévore tous ses adversaires. Le roi dit alors à l'enfant : «O Acorya, que vous me fassiez monter dans le ciel ou entrer sous terre, je vous suivrai partout! Ces paroles laissent entendre que dans la légende d'où cet épisode a été firé. la conversion du roi était l'œuvre du cramagera. L'équivalent ne se retrouve que dans des textes tardifs : Mahavanasa, Histoire de Taranatha, Dans l'Açokav, plus ancien, et même dans le Kunalasût, de la période cachemirienne. Açoka est converti par un religieux d'age mûr. L'auteur du dernier chapitre de l'A. W. Teh. s'est donc fait l'écho de traditions singulièrement évoluées.

Il parait certain qu'il a emprunté au moins deux de ses récits (contes nº 5 et 12) à la Chronique d'Açoka dont s'inspirèrent à leur tour Ksemendra et Taranatha. Ce dernier raconte que des naga ayant dérobé à des

<sup>(1)</sup> Dans la Samanta-pasadika (Suttavibhaiga 1, p. 302), ce personnage est désigné tantôt par le titre de thera, tantôt par celui de samanera.

marchands une cargaison de pierres précieuses, Açoka leur ordonna de restituer ces joyaux. L'ordre du roi fut inscrit sur une plaque de cuivre qu'on jeta dans le Gange. En même temps on plaça sur une éminence deux statues d'or représentant le roi et un naga. Bientôt un ouragan s'éleva; la plaque de cuivre fut projetée devant la porte du palais et l'image d'Açoka fut renversée. Le roi, voyant que ses mérites étaient insuffisants, résolut d'en acquérir de nouveaux : il reçut 60.000 Arhat dans son palais. Alors les nāga reconnurent sa puissance et restituèrent les pierres précieuses (Histoire de Taran, p. 31).

Plus tard, dans le dessein de se procurer les reliques du Buddha qui avaient été recueillies par le roi Ajataçatru, Açoka fit creuser la terre. Les travailleurs furent effrayés par une roue de fer qui tournait en lançant des flammes. On déversa dans le trou l'eau d'une rivière; alors la roue s'arrêta et le feu s'éteignit. On recommença de creuser et l'on finit par découvrir un cercueil de fer contenant une grande quantité de reliques ainsi que de nombreuses gemmes si précieuses que toutes les richesses du roi ne pouvaient égaler la valeur d'un de ces joyaux (1). Açoka prit une grande quantité de reliques, referma le cercueil et remit la roue de fer à sa place (Histoire de Tăran. p. 34).

Nous pouvons distinguer dans ces deux épisodes les thèmes suivants:

- a) emploi de statues d'or pour comparer la puissance du roi à celle des naga;
- (1) D'après le conte 5 de l'A. W. Tch., Açoka possédait un joyau cintāmaņi qui avait appartenu au roi Ajātaçatru et sur lequel ce dernier avait fait graver l'inscription suivante : « Légué à un pauvre roi, le futur Açoka ». Dans le récit de Tāranātha (Histoire, p. 35), quand Açoka fait creuser la terre afin de prendre les reliques enfouies par Ajātaçatru, il trouve une plaque de cuivre où il est écrit qu'à l'avonir les reliques du Tathāgata seront recueillies par « un pauvre roi ». Les deux traditions sont très voisines, sans toutefois coïncider complètement.

- b) le roi, dont les mérites s'accroissent, finit par triompher des naga;
  - c) la roue de fer qui défend l'accès des reliques;
  - d) les joyaux merveilleux d'Ajataçatru;
  - e) le roi s'empare des reliques.

Ces cinq thèmes se retrouvent au complet dans le dernier chapitre de l'A. W. Tch., mais l'ordre suivi n'est pas le même que dans la chronique de Taranātha. Dans l'A. W. Tch., a, b, c, e, sont groupés dans un seul avadāna, le douzième de la série; le thème d developpé à part forme le conte n° 5. Dans Tāranātha, a et b constituent l'avadana de la « Soumission des nāga»; c, d, e sont fondus dans un autre épisode intitulé: Caitya-avadāna.

Il ressort de cette analyse que le dernier chapitre de l'A. W. Teh. est un recueil de contes formé de matériaux divers. l'Iusieurs récits, par certains côtés, ne sont pas plus évolués que les parties anciennes de l'Açokav.; d'autres sont au même niveau que les productions de l'Ecole cachemirienne. J'en conclus que la rédaction de cette petite anthologie ne saurait être antérieure au début de l'ère chrétienne; elle serait alors plus tardive que la prophétie de l'A. W. Teh. sur la destruction de la Loi et, a fortiori, que l'Açokav. lui-même.

Quel but se proposait l'auteur? Voulait-il simplement compléter la Geste d'Açoka en y ajoutant une série de contes recueillis indifféremment dans d'autres écrits, ou bien désirait-il faire partager à ses lecteurs quelques-unes de ses convictions et de ses idées? Faisait-il œuvre d'érudit ou de philosophe? Offrait-il en toute impartialité le résultat de ses recherches ou au contraire le choix des morceaux laisse-t-il entrevoir en quelque mesure la personnalité du compilateur et les tendances de son époque? Ces problèmes ne comportent peut-être pas de solutions définitives. Nous devons du moins nous efforcer d'y projeter quelque clarté.

A la fin du 74<sup>me</sup> conte du Sutralamkāra, après un repas offert à la communauté des religieux par un brahmape de Mathurā, le Sthavira prêche la Loi. Son exposé porte sur le Traité des Aumônes, le Traité des Défenses, et le Traité de la Naissance dans le ciel. M. Sylvain Lévi a montré que la même série paraît à plusieurs reprises dans le Sutralamkara. Ainsi, p. 45 : « Parce qu'ils [les ṛṣi] pratiquaient l'aumône, observaient les défenses et disaient la vérité — ils ont obtenu de renaître dans le ciel ». — p. 130 : « Donner l'aumône et dompter les sens — Voilà le chemin qui conduit au ciel ». Et de même encore p. 439 : « L'observance des défenses, l'aumône et un cœur bien dompté — Voilà ce qui donne la naissance dans le ciel » (Sylvain Lévi, Açvaghoşa, p. 179).

Le 3° conte du dernier chapitre de l'A.W. Tch. apporte sur ce sujet des précisions intéressantes. « Quand les Maîtres de la Loi exposaient la Loi pour les femmes, ils exposaient ordinairement le Traité des Aumônes, le Traité des Défenses, et le Traité de la Naissance au ciel ». La suite du récit montre que ces trois textes constituaient une sorte de catéchisme à l'usage des laïes et spécialement des femmes. Ceux qui voulaient ensuite parfaire leur instruction devaient étudier d'autres ouvrages, notamment le Sūtra des Quatre Vérités; ils parvenaient alors aux dignités qui, depuis l'état de Çrotapatti jusqu'à celui d'Arhat, jalonnent la voie de la délivrance. Ceux qui s'en tenaient aux trois traités élémentaires énumérés ci-dessus devenaient upasaka ou bien upasikā; ils connaissaient tous les devoirs d'un pieux laïe qui sont la pratique des aumônes et l'observation des cinq défenses principales; leur récompense était, non le nirvāna, mais la renaissance parmi les dieux.

Hors de la littérature des contes, cette doctrine est attestée dans des ouvrages canoniques. Dans le sutra de l'Ekottara-agama relatif à la conversion de Çrīgupta, Bhagavat « pour Çrīgupta et pour les quatre-vingt-quatre mille créatures récita le çastra. Le çastra, c'est le çastra du Don, le çāstra des Défenses et le çāstra de la Naissance au ciel». (Sylvain Lévi, Açvaghoşa, p. 179. Cf. infra p. 209.) Le P'i-ni-mou-louen cite le Traité des Aumônes, le Traité des Défenses, le Traité de la Renaissance au ciel et le Traité du Nirvāṇa (Tōk. XVII, 9, p. 27b, col. 6). La Sarvāstivāda-vinaya-vibhāṣā énumère dans le même ordre la prédication sur les aumônes, sur les défenses et sur la renaissance au ciel à propos de la règle qui interdit aux religieux de demander des vêtements à un upāsaka d'un village éloigné (Tōk. XVII, 7, p. 25a, col. 20). L'Abhidharmāmṛta-çāstra, dont l'auteur est le bhadanta Ghoṣa et qui fut traduit en chinois entre 220 et 265, traite dans le premier varga du don et de l'observation des défenses. Après avoir défini ces deux termes, l'auteur ne manque pas d'indiquer la renaissance au ciel parmi les récompenses réservées aux hommes vertueux (Tōk. XXIV, 1, p. 1b et 2a).

Entre les divers ouvrages que nous venons de citer, tous ceux dont la date peut être fixée d'une manière approximative paraissent appartenir à la même époque. Le Sūtralaṃkāra et le dernier chapitre de l'A. W. Tch. ont probablement été rédigés pendant la période cachemirienne. J'ai montré ailleurs que l'Ekottara-āgama traduit en chinois a dû être composé dans un des pays de l'Inde du Nord, alors que le Bouddhisme y était déjà florissant (Le Parinirvāṇa et les funérailles du Buddha, Chap. II, p. 81). Ceci nous ramène encore vers la période cachemirienne. Quant au bhadanta Ghosa, auteur de l'Abhidharmāmṛta-çāstra, la place qu'il occupe dans les listes de filiation des docteurs de l'Ecole Sarvāstivādin prouve qu'il vivait à peu de distance d'Açvaghoṣa (SYLVAIN LÉVI, Açvaghoṣa, p. 123). Enfin la tradition rapporte que les Arhat du troisième Concile réuni sous le règne de Kaniṣka composèrent la vibhāṣā du Vinaya. Comme l'a fait justement observer Watters, rien ne prouve que la traduction chinoise de la Sarvāstivāda-vinaya-vibhāṣā corres-

ponde précisément à l'œuvre du troisième Concile (On Ywan-Chwang travels, I, p. 276). Toutefois, cette version est la seule Vinaya-vibhāṣā actuellement connue; son titre, ainsi que son attribution à l'Ecole Sarvāstivādin, tendent à l'apparenter à l'œuvre du troisième Concile dont elle est peut-être un résumé.

On peut inférer de cette concordance chronologique que les trois Traités des Aumônes, des Défenses et de la Renaissance au ciel étaient couramment en usage pendant la période cachemirienne. Malheureusement nous ne pouvons nous flatter d'en avoir le texte. Il existe bien dans les collections chinoises et dans le Kandjour tibétain divers ouvrages qui correspondent probablement à l'un de ces Traités, par exemple le Fo-chovo-pou-che-king (Njio 810) et le Fo-chouo-fen-pie-pou-che-king (Njio 930) qui traitent tous deux des Aumônes, le Fo-chouo-yeou-p'o-sai-ou-kiaisiang-king (Njio 1114) relatif aux cinq observances des upasaka, le Dran-sron-rgyas-pas-zus-pa sur e la nature et les diverses sortes de la Charité et du Don des Aumones > (FEER, Catalogue du Kandjour, p. 218 in fine), le Lha'imdo-nun-in sur les œuvres qui font gagner le ciel, (FEER, ibid., p. 281, nº 27) etc. Mais nulle part nous ne trouvons au complet la série des trois castra que les textes canoniques et littéraires s'accordent à mentionner dans un ordre constant. De ce qu'elle fait défaut dans nos collections, il ne faut pas se hâter de déduire que cette triade avait une importance secondaire. Tout porte à croire au contraire que la systématisation des matières enseignées aux laïcs est un fait cardinal dans l'évolution du Bouddhisme.

Dans le fameux édit de Bhabra, Açoka recommandait au clergé magadhien de répandre l'enseignement d'un certain nombre de textes sacrés. Il ajoutait : « Ces morceaux religieux. je désire que de nombreuses confréries de blikşu et de blikşuni les entendent fréquemment et les méditent; de même les dévôts laïques des deux sexes » Senaet, Inscriptions de Piyadasi, II, p. 208). A ce stade,

à l'abstraction. Ce changement eut naturellement pour effet d'accroître l'influence des théologiens et de donner à l'Eglise une constitution plus aristocratique. J'ai déjà montré que les théologiens avaient contribué à répandre un idéal nouveau. Dans les écrits anciens, Ananda est le type accompli du cramana; tendre, dévoué, pitoyable, c'est un personnage profondément humain. Mais bientôt on rêva une vertu plus sublime et plus extraordinairc; on imagina un état de perfection absolue comportant la possession des pouvoirs magiques et des supersavoirs (abhijñā). Anuruddha fut un des modèles de l'Arhat, du Saint impassible, impeccable et omniscient. (Cf. Le Parinirvāna et les Funérailles du Buddha, p. 42 et 46.) L'Arhat a des qualités merveilleuses qui l'élèvent fort au-dessus du niveau commun de l'humanité; il tient du yogin et du rsi; c'est l'ascète brahmanique transporté dans le monde bouddhique.

Cette conception transcendante du Saint était en relation avec une nouvelle théorie de l'au-delà. Pendant la période magadhienne, l'autre monde est en quelque sorte le prolongement du monde terrestre (cf. supra p. 152). Les rois des morts comme les souverains d'ici-bas, reçoivent les bons dans leur palais et jettent les méchants au cachot. Dans le ciel comme dans l'enfer, la vie se poursuit, meilleure ou pire que dans notre monde; elle n'est pas spécifiquement différente de la vie humaine. Plus tard, pendant la période de Kauçambī et de Mathura, le pessimisme des philosophes pénètre et transforme le Bouddhisme. La vie est mauvaise sous toutes ses formes. L'Arhat aspire au nirvāṇa. L'extinction complète et définitive est le privilège du Saint.

L'Arhat, comme le yogin, n'arrive à l'émancipation qu'en se soumettant à une discipline, je dirais volontiers à un entraînement. Dès lors, il n'y a point de salut hors de la vie religieuse. Le moine est plus près de la délivrance que le laïc, et l'Arhat que l'anāgamin ou que le

crotapanna. On aboutit ainsi à subdiviser l'Eglise en un certain nombre de groupes hiérarchisés, un peu sur le modèle de la société brahmanique.

Ainsi, contrairement à ce qu'il était encore au temps d'Açoka, le Bouddhisme est devenu pendant la période de Kauçambī et de Mathura tel qu'il apparaît, par exemple, dans la plupart des œuvres du Canon pali : une doctrine abstraite et scolastique, subordonnant l'univers entier à l'Arhat, dominé lui-même par l'unique préoccupation du nirvana. L'Eglise primitive a été transformée par le monachisme. La religion n'est plus destinée à mettre à la portée de tous quelques simples vérités morales; désormais elle n'offre qu'à une élite un idéal surhumain.

La fin suprême de la doctrine est de former des Arhat et de conduire au nirvana; les dévots laïes, les crotapanna eux-mêmes sont des voyageurs ballottés sur l'océan de la transmigration; seul l'Arhat a touché la rive. On ne doit donc pas s'attendre à voir les théologiens formuler un enseignement dont le but avoué soit de renaître parmi les dieux et par conséquent de prolonger le séjour dans le samsara. Sans doute, on a pu enseigner pendant la période de Kauçambi et de Mathura que la renaissance au ciel était la conséquence des mérites acquis précédemment; cela était strictement conforme à la doctrine du karman. Mais, aux yeux des hommes éclairés, ce résultat devait paraître si imparfait, si insuffisant qu'on ne pouvait songer à le rechercher pour lui-même. La lecture des textes vient d'ailleurs conformer ces déductions.

L'A. W. K. et l'A. W. Tch. contiennent chacun un long chapitre où sont racontées les multiples conversions opérées par Upagupta. Ce chapitre appartient sans doute à l'Açokav. puisqu'il est commun aux deux principales recensions de cet ouvrage. Tous les récits qui le composent se terminent de la même manière : le personnage qui reçoit l'enseiguement d'Upagupta parvient invariablement à la dignité d'Arhat. Il est visible que, pour l'auteur de l'Açokāv., la fonction du patriarche était de former des Arhat, d'arracher les hommes au cycle des renaissances. Il eût paru indigne d'un grand saint de convertir des laïcs destinés à renaître au ciel.

Passons aux écrits des Sthavira, les rivaux de l'Ecole Sarvastivādin. On a vu que les récits des annales singhalaises relatifs au règne d'Açoka ne sont pas tous du même âge. Quelques-uns se rapportent probablement au temps où les Sthavira fondaient leurs premiers établissements dans la région entre Kauçambī et Ujjayinī; d'autres, plus tardifs, font partie de la chronique légendaire de Ceylan et sont par conséquent postérieurs à l'évangélisation de la grande île (cf. supra p. 111). Au premier groupe appartient sans doute le récit concernant l'envoi de missionnaires chargés de répandre la Loi dans tous les pays; cette tradition est certainement ancienne puisqu'elle est confirmée, au moins en partie, par les inscriptions mêmes de Piyadasi. Parmi les sutta prêchés par les envoyés royaux, nous notons en premier lieu le Devaduta-sutta (Mahāv. XII, 29). La prédication s'adressait à des laïcs non encore convertis; et pourtant, il n'est fait mention d'aucun des trois castra des Aumônes, des Défenses et de la Renaissance au ciel.

Le récit de la conversion du roi de Ceylan et de ses sujets par Mahinda est probablement moins ancien; il fait partie des légendes proprement singhalaises. Le frère d'Açoka est l'apôtre fabuleux de Ceylan, tout comme Dharmavivardhana est l'apôtre du Cachemire dans le Kunalasüt. Le prince missionnaire convertit la reine Anula et ses femmes en leur récitant le Petavatthu, le Vimanavatthu et le Saccasanyutta (Dīpav. XII, 84). Ailleurs, il prêche le Devadūta-sutta, le Bālapandita-sutta, (1) etc.

<sup>(1)</sup> Si le récit des conversions opérées à Ceylan par Mahinda est postérieur aux traditions relatives à l'envoi de missionnaires par Açoka, il est remarquable que le Bālapaṇḍita-sutta ne soit mentionné que dans

(Dīpav. XIII, 8, 13). Dans toutes ces circonstances, il n'est pas fait mention des trois çastra qui paraissent si familiers aux écrivains de l'Ecole cachemirienne. Mahinda s'adresse d'abord à des femmes; il est visible qu'il ignore la règle citée par l'auteur du dernier chapitre de l'A.W.Tch., suivant laquelle les Maîtres de la Loi exposaient aux femmes les Traités des Aumônes, des Défenses et de la Renaissance au ciel.

La période cachemirienne paraît avoir été marquée par une réaction contre le monachisme et la constitution aristocratique de l'Eglise. En même temps, la doctrine s'humanise: l'idéal religieux est rendu plus accessible; en contradiction avec le dogme du Nirvana, la renaissance au ciel redevient, comme aux premiers temps, l'espoir des âmes pieuses; en opposition avec la théorie de l'Arhat s'affirme une nouvelle conception du Saint. Ces tendances nouvelles s'expriment dans les diverses productions de l'École cachemirienne. Elles trouveront leur plein épanouissement dans la littérature du Grand Véhicule. Le désir de renaître au ciel contribuera fort à répandre la croyance au Paradis d'Amitabha et la seconde forme du culte de Maitreya, « celle qui a pour but dernier la naissance au Tusita» (Реп, d'après Матѕимото, В. Е. F. Е.-О. XI, p. 447). Les spéculations sur le rôle du Saint aboutiront à créer le type du Bodhisattva. « Le Petit Véhicule avait proposé un idéal de vie monastique qui visait exlusivement au salut pour l'individu; l'Arhat est un candidat au Nirvana, et qui est impatient d'y entrer. Le Nirvana consacre, comme une conséquence nécessaire, la dignité de l'Arhat. A l'Arhat du Petit Véhicule, le Grand Véhicule oppose le Bodhisattva; le saint, cette fois, loin de fuir le monde y rentre déli-

le premier texte, tandis que le Devadūta-sutta est déjà nommé dans la partie la plus ancienne de la légende. Ce fait semble de nature à corroborer l'opinion que j'ai avancée précédemment, à savoir que le Bāla-paṇḍita-sutta n'aurait été introduit dans les collections palies qu'à une date assez tardive (voir supra p. 129).

bérément et continue à agir, mais sans préoccupations personnelles, uniquement en vue d'assurer le salut des êtres vivants. La sainteté qui conduisait l'Arhat à anéantir définitivement pour lui le cycle des existences, y ramène au contraire le Bodhisattva par son libre consentement. La Loi qui était menacée de disparaître par la multiplication même des Arhat dans le Petit Véhicule, voit son maintien assuré par la multiplication des Bodhisattva dans le Grand Véhicule » (Les Seize Arhat . . . p. 131—132).

Cette évolution paraît avoir eu des causes politiques et sociales dont l'action commença de se faire sentir dès le début de la période cachemirienne. Les récits du temps des invasions, telle la prophétie relative à la destruction de la Loi, sont des productions d'une époque de décadence. Le goût de la discussion philosophique entraîne des discordes où sombre le prestige des docteurs. Les subtilités des théologiens et la casuistique des Vinayistes ont tellement enflé le Canon que rares sont les intelligences assez vastes pour embrasser l'ensemble de la doctrine. En quittant le terrain de la morale pratique où l'avaient placé ses fondateurs pour s'élever dans les nuages de la métaphysique, le bouddhisme a perdu tout contact avec la réalité. Mais le choc des invasions oblige les religieux à sortir de leur rêve. A l'école des brahmanes orgueilleux et raisonneurs, ils étaient devenus pédants et dialecticiens. Sous la domination des conquérants barbares, ils vont se faire plus simples et plus humains. Dans une société aussi mêlée que celle de l'empire des Kouchan, où les étrangers font la loi, les préjugés de race qui sont à la base de l'orgueil brahmanique doivent disparaître. Alors le sentiment religieux s'élargit et devient plus tendre. Définitivement épuré de tout élément particulariste, le bouddhisme se change en une religion universelle.

La doctrine qui prévaut à cette époque, c'est que la sainteté n'est pas le privilège d'une élite qui doit disparaître au bout de quelques générations. Devant les perspectives illimitées d'expansion qui s'ouvrent pour eux en Asie Centrale, les bouddhistes comprennent que leur foi doit rayonner éternellement jusqu'aux confins de l'univers. La Loi du Buddha Çakyamuni pourra s'éclipser momentanément après un certain nombre de siècles; mais d'autres Buddha viendront. Maitreya lui-même sera suivi d'autres Sauveurs pendant des périodes si longues qu'on est pris de vertige à les contempler. C'est aux hommes de bonne volonté à préparer les voies des Buddha futurs.

Devant l'immensité de la tâche à accomplir, la vieille conception de l'Arhat pressé d'en finir et d'entrer dans le Nirvana semble mesquine. La soif de l'apostolat, une pitié sans borne obligent les zélateurs de la Loi à demeurer dans le monde et à renaître pour le bien des générations futures. Dès lors, Pindola était tout désigné pour incarner, des premiers, l'idéal nouveau. Son culte va devenir très populaire. l'endant la période précédente, son exclusion du l'arinirvana était le résultat d'une punition; cela ressort des récits des Vinaya et de trois des recensions de l'Açokay. Désormais, il n'est plus besoin de châtiment pour expliquer sa survie. Sa mission de l'rotecteur de la Loi justific assez la prolongation de son existence. Aussi voit-on disparaître toute allusion à la punition de Pindola dans la plupart des productions de l'École cachemirienne (cf. supra p. 189 et infra p. 211).

Tant que les dévots aspirèrent à entrer promptement dans le l'arinirvana, la supériorité de l'Arhat fut évidente. Du jour où il parut préférable de rester dans le monde pour contribuer au salut des créatures, toute l'échelle des valeurs fut renversée. L'ancienne hiérarchie des laïcs et des quatre degrés de religieux perdit beaucoup de son importance. Tel individu, clere ou laïc, pouvait, n'étant point Arhat, renaître parmi les dieux et devenir ultérieurement un Buddha ou un compagnon de Maitreya. De là, chez les écrivains de l'Ecole cachemirienne, le souci de glorifier les humbles, les novices, les femmes, les laïcs

vertueux, parfois aux dépens des gramana. La transformation de l'idéal religieux se traduit à la fois par l'abaissement de l'Arhat et par l'exaltation des autres catégories de fidèles.

Les relations du troisième Concile réuni par Kanişka traduisent ces nouveaux principes. D'après Hiuan-Tsang, les 499 Arhat qui formaient l'assemblée refusèrent d'abord d'admettre Vasumitra, parce qu'il n'avait point encore obtenu la délivrance. Mais il déclara qu'il se souciait fort peu d'acquérir le fruit d'Arhat; son but était de devenir Buddha. Un instant après, les deva prédirent que son vœu serait réalisé et qu'il succéderait à Maitreya (Mémoires, trad. JULIEN I, p. 176-177 et WATTERS I, p. 271). Dans l'Histoire de Taranatha, le récit du Concile, bien que très résumé, est également instructif. Le chroniqueur tibétain discute diverses opinions d'après lesquelles l'assemblée aurait été composée de 500 Arhat, 500 Bodhisattva et 500 « pandita ordinaires », ou bien de 500 Arhat et 5000 Mahābhadanta, ou bien de Vasumitra et de 400 Bhadanta. L'important est que, dans tous les cas, l'assemblée ne se composait pas uniquement d'Arhat, mais comprenait d'autres éléments, contrairement à ce qui s'était passé lors des deux premiers Conciles.

Si les récits du Concile de Kanişka attestent la décadence de l'Arhat, l'importance croissante des upāsaka nous est révélée par les textes réunis plus haut, concernant les trois Traités des Aumônes, des Défenses et de la Renaissance au ciel. Qu'on ait composé des traités spéciaux pour l'enseignement des laïcs et qu'on leur ait proposé pour récompense la renaissance dans le ciel, ces deux faits sont hautement significatifs.

Les tendances que nous venons d'attribuer aux penseurs de l'Ecole cachemirienne s'affirment en de nombreux sutra de l'Ekottara-agama. C'est ainsi que la nécessité de faire l'aumône et les heureuses conséquences qui en découlent y sont mainte fois proclamées. Par exemple, dans un sutra

coup les premiers dans la grande assemblée. Les Upasika qui ont beaucoup entendu... sont de beaucoup les premières dans la grande assemblée. Ces quatre sortes de personnes sont de beaucoup les premières dans la grande assemblée (Tok. XII, 1, p. 81°, col. 17, Cp. Auguttara-nikāya II, p. 8)». Dans ce sutra, comme dans les listes de primautés qui sont au début de l'Ekottara, les quatre catégories de fidèles sont sur le même plan; l'ancienne hiérarchie tend à disparaître; le principe même du monachisme est menacé. Le même état d'esprit se reflète dans un autre sutra de la Collection numérique. Un bhiksu est mort à Cravasti. Le Buddha fait connaître que ce religieux renaîtra dans l'enfer. Au contraîre, un maître de maison, qui est mort dans le même temps, obtiendra de renaître au ciel (Tok. XII, 2, p. 13°). Ici encore se manifeste le désir de relever le prestige des laïcs dans l'Eglise.

On a déjà vu que l'indola, le saint qui demeure dans le monde pour assurer la pérennité de la doctrine, était nécessairement désigné pour représenter l'idéal nouveau. La popularité croissante de sa légende pendant la période cachemirienne, est attestée par un sutra de l'Ekottara-agama qui n'a point encore été signalé. Ce texte est le premier du 28° varga. Il occupe à lui seul dans la traduction chinoise 112 colonnes de caractères, tandis que les sutra suivants du même chapitre comptent respectivement 5, 18, 52, 22, 18 et 10 colonnes de caractères. Sa longueur suffirait à en révéler l'importance. Il ne sera pas inutile d'en donner un résumé.

La scène est au Bois des Bambous, à Rajagrha. Les quatre grands Cravaka, Mahamaudgalyāyana, Kaçyapa, Anuruddha et Piṇḍola se disent que le maître de maison Pa-t'i, bien que riche, ne fait pas l'aumône et qu'il n'a pas foi dans la Loi du Buddha. Il a établi dans sa demeure sept rangées de portes gardées chacune par un portier qui empêche les mendiants d'entrer. La sœur du maître de maison, nommée Nanda, n'est pas moins avare.

Anuruddha, se frayant un chemin sous la terre, pénètre dans la maison de Pa-t'i et se présente devant lui. Le riche est en train de manger une galette; il en donne au religieux un menu morceau. Anuruddha se retire et Pa-t'i fait des reproches au portier. Celui-ci répond que la porte était fermée et qu'il ne sait par où le religieux a passé.

Ayant achevé sa galette, le maître de maison entame un poisson. Kāçyapa se présente alors de la même façon. Même aumône légère. Kāçyapa disparaît. Mêmes reproches et même réponse du portier.

Après une conversation entre Pa-t'i et sa femme, Mahāmaudgalyāyana prend son essor et, traversant l'espace, paraît à son tour devant le maître de maison. Etonné de le voir assis dans les airs, Pa-t'i lui demande s'il est un deva ou un être surnaturel. Mahāmaudgalyāyana répond qu'il est un bhikṣu et qu'il est venu exposer la Loi. La leçon porte d'abord sur les deux sortes de dons qui sont : l'aumône et le don de la Loi, et sur les cinq défenses des upāsaka. Nous retrouvons ici la même formule que dans le sutra de Çrīgupta : « Il lui exposa les merveilleux çāstra de la Loi, savoir : le çāstra du Don, le çāstra des Défenses, le çāstra de la Renaissance au ciel . . . » Et Pa-t'i se convertit après avoir entendu les quatre vérités.

Alors les trois Çrāvaka dirent à Piṇḍola: « Nous avons converti Pa-t'i; il te faut maintenant convertir Nandā» En ce moment, celle-ci faisait une galette. Piṇḍola pénètre auprès d'elle en traversant la terre. Elle refuse de rien lui donner. Il accomplit en sa présence divers prodiges, mais elle refuse toujours de lui donner à manger. Finalement, le religieux arrête sa respiration. Effrayée, Nanda lui crie: « Revenez à la vie; je vous donnerai à manger ». Piṇḍola sort de l'extase. Trouvant alors que sa galette est trop grande, Nanda en fait une autre plus petite, mais soudain celle-ci s'agrandit. Elle recommence à en faire

une petite qui devient grande à son tour. Perdant patience, elle dit à Pindola: « Choisissez celle que vous voudrez! » Le religieux la conduit en présence du Buddha. Elle offre ses galettes au Tathāgata et à l'assemblée des bhikṣu. Lorsqu'ils sont tous rassasiés, le Buddha lui ordonne de donner le reste aux bhikṣunī, aux upāsaka, aux upāsikā et enfin aux pauvres. Et comme il en reste encore, le Buddha lui dit de jeter le surplus dans une eau pure. Alors Bhagavat lui expose la Loi, c'est-à-dire les çāstra: çāstra des Aumônes, des Défenses et de la Renaissance au ciel, ainsi que les quatre vérités. Nanda se convertit et reçoit les cinq défenses.

Or Pa-t'i et Nandā avaient un frère cadet qui était lié avec le roi Ajātaçatru. Apprenant la conversion de son frère et de sa sœur, il se réjouit fort et jeûna pendant sept jours; après quoi, il fut invité à un repas par le roi de Magadha. Il envoya quelqu'un demander au Buddha quels étaient les aliments permis aux dévots laïcs. Le Buddha donna une instruction sur ce point et dit aux bhikṣu: « Désormais, je vous autorise à donner aux upāsaka les cinq défenses et les trois refuges ».

Ce sutra est étroitement apparenté au récit correspondant du Vinaya des Mahīçāsaka dont il reproduit de longs passages (voir la traduction de ce récit dans Les Seize Arhat... p. 100—103). Il n'en est que plus instructif de relever les différences entre ces deux textes. Parmi les diverses rédactions du même épisode que contiennent les Vinaya, celle des Mahīçāsaka est caractérisée par un singulier mélange de données archaïques et d'innovations. Pour convertir la sœur de Pa-t'i, Pindola fait mine de l'écraser avec un rocher, puis il rend son bras adhérent à la poële où elle fait frire ses galettes. Ces moyens de contrainte sont évidemment répréhensibles et le Buddha ne manque pas de les blâmer. Ils appartiennent sans doute au premier état de la légende (voir supra p. 85). Plus récents paraissent au contraire certains artifices destinés

à excuser ou à glorifier Pindola. Les autres Vinaya (Dharmagupta, Sthavira et Sarvastivadin) ne mettaient en scène que deux Çrāvaka: Pindola et Maudgalyayana, et tandis que ce dernier refusait de manifester ses facultés surnaturelles en présence d'un laïc, Pindola n'hésitait pas à commettre cette faute, s'attirant ainsi une réprimande du Buddha. Le récit des Mahīçāsaka fait intervenir « les quatre grands Çrāvaka: Kāçyapa, Maudgalyāyana, Anuruddha et Pindola». Dès lors, voici Pindola qui prend rang parmi les plus grands saints de l'Eglise. En outre, Anuruddha, Kāçyapa et Maudgalyāyana pénètrent chez Pa-t'i par des moyens surnaturels. Pindola est par conséquent excusable d'avoir recours à des procédés du même genre pour convertir la sœur du maître de maison. Les innovations du Vinaya des Mahīçāsaka sont donc nettement favorables à Pindola.

Le sutra de l'Ekottara-agama est encore plus évolué. L'auteur a supprimé les archaïsmes et reproduit les innovations en y insistant. Pindola ne menace plus la sœur de Pa-t'i d'une grosse pierre; il ne rend plus son bras adhérent à la poële. Mais il est toujours au nombre des quatre grands Çravaka et c'est à l'exemple des trois premiers qu'il emploie des moyens magiques. Aussi le Buddha s'abstient-il de le blâmer.

Dans les divers Vinaya, le miracle de Pindola est raconté à propos de la règle qui interdit aux religieux de manifester devant un laïc des facultés surnaturelles. Pour l'auteur de l'Ekottara, l'intérêt du récit est ailleurs. Il a pour but d'illustrer les préceptes relatifs à l'enseignement et aux devoirs des dévots laïcs. La conversion de Pa-t'i et de sa sœur montre ce que doit être l'enseignement des upāsaka et des upāsikā. Le repas offert par Ajātaçatru n'est qu'un prétexte pour exposer la règle des dévots laïcs en matière de nourriture. Finalement, le Buddha autorise ses disciples à donner aux laïcs les trois refuges et les cinq défenses. Il n'est pas jusqu'aux moindres détails

qui n'aient une signification conforme à l'idée maîtresse du récit. Maudgalyayana, quand il expose la Loi en présence de Pa-t'i, distingue deux sortes de don : l'aumône, œuvre des laïcs, est le don des richesses; la prédication, œuvre des religieux, est le don de la Loi. Le saint entend ainsi prouver que le don est à l'origine de tous les mérites, de ceux que gagnent les religieux ou les laïcs. De plus, la sœur de Pa-t'i ne se contente pas d'offrir des galettes au Buddha et aux bhikṣu comme elle faisait, avant sa conversion, dans le récit des Mahīçāsaka. Dans l'Ekottara, les bhikṣu, les bhikṣuṇī, les dévots laïcs des deux sexes, les pauvres même, participent à l'offrande de Nanda. Le conteur a voulu associer dans les mêmes agapes miraculeuses le Buddha et toutes les catégories de fidèles depuis les grands disciples jusqu'aux humbles laïcs, y compris les pauvres de Rājagṛha.

Je me suis attardé à dégager les caractères distinctifs de l'Ekottara-agama, et du sûtra de l'indola en particulier, parce que ces textes canoniques, dont l'autorité est considérable, traduisent exactement les tendances de l'Ecole cachemirienne. Il n'est plus besoin de longs développements pour montrer que les mêmes tendances ont présidé au choix des morceaux qui constituent le dernier chapitre de l'A. W. Tch. L'unité de cette petite anthologie réside moins, à mon sens, dans la personnalité du roi Açoka que dans celle de l'écrivain qui a rassemblé les contes. A part les avadana 5, 8 et 12 qui sont des récits pseudo-historiques appartenant au cycle d'Açoka, les 9 autres sont des histoires édifiantes rapportées par le narrateur au règne d'Açoka, mais qui pourraient tout aussi bien être placées à une autre époque. Dans les récits 1, 3, 7 et 10, le principal personnage est une femme, et une laïque; dans les contes 4 et 5, c'est un cramavera; dans l'avadana 10, c'est un ménage de pauvres paysans: dans deux contes seulement, c'est un cramaver ; au n° 2, c'est un bhiken qui exhale une odeur suave pour avoir fait

jadis l'éloge de la Loi, vertu qui peut être aisément pratiquée par les gens du monde; dans le conte 9, c'est précisément Pindola, le saint qui demeure sur la terre sans entrer dans le Parinirvana. Le contraste est saisissant entre le chapitre de l'Açokav. sur les conversions d'Upagupta où ne paraissent que des Arhat, candidats au Nirvana, et le dernier chapitre de l'A. W. Tch. où figurent principalement des laïcs. Dans le premier, l'attention se concentre sur une élite spirituelle; dans le second, c'est aux éléments les plus humbles de l'Eglise que vont les préférences du conteur : des femmes, des pauvres, de petits çrāmaņera. Upagupta enseignait à ses disciples les pratiques de la vie monastique. Dans le dernier chapitre de l'A. W. Tch., les personnages s'acquièrent des mérites plus simplement : par l'éloge de la Loi, par un maintien correct, et surtout par l'aumône. Qu'on note également la mention des trois Traités de l'enseignement des laïcs et la réception par Açoka de Pindola complètement réhabilité. On devra reconnaître que les principaux caractères des œuvres de la période cachemirienne se trouvent réunis dans le dernier chapitre de l'A. W. Tch. Cette anthologie n'est done pas une collection de morceaux groupés sans idées directrices. Consciemment ou non, son auteur a reproduit ou adapté des contes qui traduisaient ses convictions, ses aspirations intimes et celles des bouddhistes de son temps. Par là, son œuvre assez fade a une valeur documentaire disproportionnée à son étendue et à ses mérites littéraires. Placée, en appendice, à la fin de l'A. W. Tch., elle rejette à l'arrière-plan, dans une juste perspective, l'ensemble de l'Açokay. plus ancien. Elle offre en outre un aperçu des grands principes directeurs qui, pendant la période cachemirienne, transformèrent profondément la doctrine et imprimèrent au Bouddhisme une orientation nouvelle.

### Appendices.

## 1 — «Ta-tche-tou-louen» Chap. C.

(Trip., éd. Tōkyō, XX, 5, p. 105\*, col. 20).

Les paroles sorties de la bouche du Buddha et reproduites par l'écriture sont de deux sortes : les Trois Corbeilles (Tripițaka) qui sont la Loi des Auditeurs (Çrāvaka) et le Mahāyana qui est la Loi du Grand Véhicule. En outre, quand le Buddha était en ce monde, on n'employait pas cette expression : Trois Corbeilles. Il n'y avait que des bhiksu maintenant les Satra, des bhiksu maintenant le Vinaya et des bhikşu maintenant la Mātṛkā. Sūtra c'est le nom des textes sacrés contenus dans les quatre Agama. et c'est le nom des textes sacrés du Mahayana. Les sutra sont de deux catégories : premièrement les sutra contenus dans les quatre Agama; deuxièmement les textes sacrés du Mahāyāna qu'on appelle les grands sūtra. Les textes qui entrent dans ces deux catégories, tant du Grand Véhicule que du Petit, les 250 défenses (Pratimoksa) et autres textes analogues, c'est ce qu'on appelle les sutra.

Ce qu'on appelle Vinaya, c'est (l'exposé des) fautes commises par les bhiksu: suivant les préceptes posés par le Buddha, il faut faire ceci; il ne faut pas faire cela; à faire ceci on commet telle faute. L'exposé abrégé est en quatre-vingts chapitres. (Les textes du Vinaya) sont également de deux sortes: premièrement le Vinaya du pays de Mathura qui, avec les A-po-t'o-na 阿波斯(Avadāna) et les Origine-naissance 本生 (Jātaka) compte quatre-vingts chapitres; deuxièmement le Vinaya du pays de Cachemire (Ki-pin) qui a rejeté les Jātaka et les Avadāna.

(Celui-ci) n'a pris que l'essentiel et compte seulement dix chapitres; (mais) il y a une  $vibh\bar{a}s\bar{a}$  en quatre-vingts chapitres qui le commente.

On voit ainsi que la Mahāprajñā-pāramitā et autres textes sacrés font partie des sutra. A cause de la longueur de ces textes et du caractère merveilleux de leur contenu, ils sont exposés à part et c'est pourquoi ils ne sont pas insérés dans les Trois Corbeilles.

### 2 — La légende d'Açoka dans le «Fen-pie-kong-tö-louen».

(Trip., éd. Tökyö, XXIV, 4, p. 55b--56b).

Qu'entend-on par : acquérir le nirvana en pensant au corps (kāyasmṛti)? Jadis, cent ans après que le Buddha eut quitté ce monde, il y eut un roi (nommé) Açoka qui régna sur le Jambudyipa. Ses ministres, ses femmes, ses éléphants et ses chevaux étaient tous au nombre de 84.000. Or ce roi, faisant une tournée sur le territoire du royaume, vit le roi Yama qui possédait 18 enfers et avait aussi des ministres et des agents. Il interrogeait successivement des accusés. Le roi Açoka demanda aux gens de sa suite : « Quel est cet homme? » Ils répondirent : « C'est le roi des morts. Il sépare souverainement les bons des mauvais ». Le roi dit : « Puisque le roi des morts a pu faire un enfer pour châtier les hommes coupables, moi qui suis roi des vivants, ne pourrai-je pas faire un enfer? » Il interrogea la multitude de ses ministres : « Qui peut établir un enfer? » Les ministres répondirent : «Il n'y a qu'un homme extrêmement cruel qui puisse établir un enfer ». Le roi ordonna aux ministres de rechercher un homme cruel. Alors les ministres se mirent en route pour le chercher. Ils virent un-homme assis à terre qui tissait un filet de pêche. Il avait à ses côtés un arc et des flèches. Il avait en même temps des hameçons pour prendre le poisson. En outre, il faisait manger aux petits oiseaux du riz empoisonné. Dans le même temps, il tissait un filet, prenait des poissons

à l'hameçon, tirait des flèches sur des oiseaux et attrapait de petits oiscaux. Les ministres rapportèrent au roi ce qui en était. C'était bien un homme cruel! Le roi dit: « Cet homme est extrêmement cruel. Il peut certainement gérer l'enfer ». Le roi chargea ses gens de le convoquer en ces termes : « Le roi veut te voir ». L'homme cruel dit : « Je suis un homme de peu et je suis ignorant. Le roi, qu'a-t-il besoin de moi? » Ils dirent: «Le roi veut justement te prendre à son service pour que tu gères l'enfer ». Alors des gens du roi s'en retournèrent. Dans la maison (de l'homme cruel) était sa vieille mère. Il lui dit : « Le roi m'appelle ». La mère dit à son fils : « Pourquoi le roi t'appelle-t-il? » Le fils dit : «Le roi veut me charger de gérer l'enfer ». La mère dit : « Si tu me quittes, comment vivrai-je? » Alors la mère embrassa les pieds de son fils et ne le lâcha point. Le fils, qui voulait partir, tira un couteau et frappa sa mère. L'ayant tuée, il partit et arriva auprès du roi. Le roi demanda : « Si ta mère te retenait, comment as-tu pu venir?» Il dit : « J'ai tué ma mère et je suis venu». Le roi dit : « C'est vraiment un homme cruel. Il peut certes gérer l'enfer». Alors il chargea cet homme de faire la citadelle de l'enfer et d'y placer des chaudières bouillantes, des sabres et des arbres. Alors il conféra à cet homme le titre de roi de l'enfer, et il institua sous ses ordres des agents qui tous avaient un emploi déterminé comme (chez) le roi Yama. Le roi prononça cet arrêt: « Si quelqu'un entre dans cette citadelle, tu pourras aussitôt, sans distinction de rang, lui faire subir le châtiment ». Et le roi ajouta : « Quand bien même j'y entrerais, il ne faudrait pas me permettre d'en sortir ».

Or il y avait un vieux bhikşu nommé Bien-Éveillé Arivé à la porte de la citadelle, il aperçut du dehors de belles fleurs parfumées. Pensant qu'elle était habitée, il entra aussitôt dans la citadelle. Il ne vit que des suppliciés. Epouvanté, il voulut se retirer, mais le

geôlier ne lui permit pas de sortir. Il voulut l'entraîner dans une chaudière bouillante. Le religieux fit cette prière:
« Epargnez-moi un peu, jusqu'au milieu du jour ». Tandis
qu'ils parlaient, un homme et une femme qui étaient coupables
d'avoir forniqué, furent amenés pour être livrés au supplice.
On les plaça dans un mortier et on les broya. A l'instant, ils furent transformés en une écume. Le religieux les vit et alors il se souvint de la parole du Buddha : « Le corps de l'homme est comme une masse d'écume ». Combien vraie cette parole! Un instant après, ils furent de nouveau changés (en une masse) blanchâtre. Derechef, il se souvint: « Le corps de l'homme est comme un amas de cendre blanche. Ses transformations sont multiples. Il ressemble aux prestiges et aux illusions magiques. A le scruter (on n'y trouve que) fausseté». Alors il réfléchit et comprit: ses courants (de passions) furent arrêtés, et ses liens dénoués. Derechef le geôlier le pressa d'entrer dans la cuve bouillante. Alors le bhikșu sourit. Le geôlier furieux chargea quatre hommes de le saisir par les deux aisselles et de le faire culbuter dans la chaudière. Alors l'eau qui était bouillante devint froide. Et le bhiksu produisit magiquement une fleur de lotus aux mille pétales, et, dans la fleur de lotus, il s'assit les jambes croisées. Le geôlier étonné rapporta le fait au roi Açoka : « Voici qu'il y a dans la prison une chose extraordinaire. Je prie le roi de daigner venir voir un instant ». Le roi dit : « J'ai prononcé auparavant cet arrêt : Quand bien même j'y entrerais, il ne faudrait pas me laisser sortir. Comment pourrais-je maintenant y entrer? » L'homme dit au roi : « Entrez seulement; vous n'aurez aucun mal ». Alors le roi le suivit ct entra. Il vit le religieux qui se tenait assis sur la fleur de lotus, et il lui demanda : « Qui es-tu? » L'autre répondit : « Je suis un religieux ». Le religieux dit au roi : « Tu es un insensé». Le roi dit : « Pourquoi me traites-tu d'insensé? » Le religieux dit : « Alors que tu étais enfant, tu as offert au Buddha une poignée de terre. Le Buddha l'a reçue

et a prédit ce qui suit : Par la suite, roi à la roue de fer, tu régneras sur le Jambudvīpa sous le nom d'Açoka. En un seul jour, tu érigeras 84.000 stūpa. Cette prison est-elle un stūpa? » Le roi réfléchit et comprit. Alors il regretta ses fautes antérieures et prit Suprabuddha pour maître. Làdessus, il détruisit la prison et acquit des mérites. Il érigea 84.000 stūpa. Tel est le sens de l'expression : acquérir le nirvāva en pensant au corps (käyasmrti).

Qu'entend-on par : acquérir le nirvava en pensant à la mort? Jadis le roi Açoka servait la Loi et se montrait appliqué. Il entretenait constamment 500 religieux qui, (vivant) dans le palais, ne manquaient jamais des quatre choses (indispensables). En même temps, au dehors, il faisait l'aumône à 500 mendiants. En outre il envoyait à l'arayya des vivres pour l'entretien de 500 moines. Et à l'intérieur des quatre portes de la ville, il faisait l'au-mône aux nécessiteux. Ces offrandes s'étant prolongées, ses biens diminuèrent peu à peu. Or son frère cadet nommé Sieou-kia-tou-lou 修 伽 妬 路 (Sugatra?) n'avait pas foi dans les trois choses vénérables. Le premier ministre Yaças et la reine Bon-Visage n'avaient pas non plus la foi. Ces trois personnages, d'un commun accord, importunaient le roi. A mainte reprise, ils lui firent des remontrances en ces termes : A faire des offrandes aux religieux, vous épuiserez les ressources du royaume. Pourquoi agir ainsi? Le roi dit : « Faites bien attention à ce que vous dites! Ce qui cause la perte des méchants dans le monde, ce sont les paroles méchantes :. Sieou-kia-tou-lon dit au roi : « Ces religieux sont tous jeunes. Ils se nourrissent sans modérer leur bouche; leurs désirs sont ardents et ils demeurent parmi les femmes dans les appartements intérieurs. Comment pourrait-on avoir foi en eux? : Le roi répondit : Les religieux se gardent eux-mêmes. Avec la Loi ils se protègent eux-mêmes. Ils pratiquent la modération et observent les défenses. Ils ne sont pas en proie à la concupiscence ».

Par la suite, Sicon-kin-ton-lon partit pour la chasse. Il se trouva en présence d'une bande de cerfs parmi lesquels il y avait un homme. Il tendit les rêts, se saisit ides cerfs) et trouva l'homme. Il lui demanda : « Qui es-tu? » L'homme dit : « À l'âge de huit aus je perdis mes parents. Jeté dans la montagne, je fus allaité par une biche et ainsi jusqu'à présent ». Il demanda encore : « A l'époque où les biches n'ont pas de lait, de quoi te nourris-tu?» L'homme dit : « A la suite des cerfs, je mange des herbes et des feuilles pour entretenir ma vie :. Et il lui demanda : · As-tu encore des désirs? » L'homme répondit qu'il en avait. Alors il le relacha et raconta au roi l'aventure en ces termes : « Cet homme, mangeur d'herbes, au corps débile et maigre, a encore des désirs. A plus forte raison les religieux qui ont des aliments à discrétion et dont le corps est gras et florissant ne peuvent-ils être exempts de désirs!

Le roi fit cette réflexion : « Quel moyen emploierai-je pour convertir mon cadet? Alors il eut recours à un stratagème. Il feignit de vouloir partir en expédition. Il rassembla ses troupes en grand nombre, donna ses ordres et partit. Puis il revint furtivement, se cacha et resta invisible. Auparavant il avait ordonné ceci à ses ministres: · Quand je serai parti, élevez (mon cadet) à la dignité royale». Alors les ministres exhortèrent ce dernier à essayer les vêtements royaux. Il feignit de refuser. Les ministres dirent : Consentez! nous vous vêtirons >. Alors ils le revêtirent du diadème et des vêtements royaux. Et tous s'écrièrent : Vivat! et ils l'entouraient debout, prêts à le servir suivant le cérémonial des rois saints. Quand le roi Açoka vit que la chose était arrangée, il entra et dit : « Eh bien, Majesté! » Le frère cadet, voyant le roi. fut honteux et embarrassé. Le roi Açoka dit : « J'étais pour un temps parti en tournée. Vous tous pourquoi avezvous fait ceci? Suffit-il que moi, le roi à la roue de fer, je ne sois pas là pour que vous vous relâchiez ainsi? Je vais

te tuer sur le champ ». Il fit apporter les entraves et le carcan, et chargea en secret un homme de confiance d'avertir les religieux. Suprabuddha eut cette pensée: « Il faut intercéder en faveur (du coupable) ». (Le roi dit alors à son frère): « Mon intention est bien de te mettre à mort. Mais, considérant que tu as été roi pendant peu de jours et que tu n'es pas encore satisfait, je te permets maintenant d'être roi pendant sept autres jours. De la même façon qu'auprès de moi, les ministres seront à tes ordres; aux repas, les reines et les concubines te serviront. Tu agiras à ta guise pendant sept jours, comme si tu avais accédé au trône ». L'ordre fut exécuté. Mais quand les sept jours furent passés, il n'avait éprouvé aucun plaisir. Les religieux vinrent intercéder en sa faveur. Portant leur bol et tenant leur bâton ferré, ils arrivèrent à la porte du palais royal. Le roi leur demanda: «O religieux, que voulez-vous?» Ils dirent: «Nous voulons vous demander l'homme qui va mourir ». Le roi dit : « Cet homme coupable doit mourir. Yous ne pouvez le demander, ô religieux!» Les religieux dirent une seconde fois : « Nous le demandons uniquement afin qu'il soit religieux. Nous lui ferons étudier la Voie ». Le roi dit : « Demandez à cet homme s'il peut étudier la Voie». Les religieux alors l'interrogèrent : « Maintenant nous te réclamons pour que tu deviennes çrāmaņera. Peux-tu l'être? » Il répondit: « Dussiez-vous faire de moi un esclave, je ne refuserais pas; à plus forte raison s'il s'agit d'être çrāmaņera ». Le roi dit : « Vivre en religion est difficile; on doit examiner si on le peut. La règle des religieux les oblige à se vêtir d'habits grossiers, à manger de mauvais aliments, à fatiguer leurs membres et à éteindre les passions pour ne s'occuper qu'à pratiquer la Voie. Tu es habitué aux excès et aux plaisirs. Comment pourrais-tu supporter ces austérités? » Il répondit : « l'uisque je devais mourir, comment ne supporterais-je pas les austérités?» Le roi dit:
« Si tu peux les supporter, je t'autoriserai (à entrer en

religion). Fais en sorte de mendier ta nourriture pendant sept jours ». Le roi lui ordonna d'entrer dans le palais. Quand Sicon-kia-ton-lou vint mendier, il lui donna de très manvais aliments, des choses de rebut, nauséabondes. Alors il le fit se vêtir d'habits déchirés et aller mendier sa nourriture dans tous les appartements. Partout il reçut de mauvais aliments. Profondément ému d'avoir échappé à la mort, il mangeait avec plaisir cette mauvaise nourriture. Quand les sept jours furent écoulés, le roi vit qu'il n'éprouvait ni regret ni mécontentement. Alors il l'autorisa à entrer en religion (et lui dit) : «Tu disais constamment que les religieux sont habitués au plaisir, qu'ils ont de nombreuses passions et qu'il est difficile d'avoir foi en eux. Les aliments que tu as mendiés, parce que c'était dans mon palais, étaient encore fins et délicats. Les aliments que mendient les religieux sont bien pires. l'uisque telle est leur nourriture, comment pourraient-ils encore éprouver des désirs?» Alors le roi le confia à Suprabuddha et il devint un cramana.

Le roi l'envoya en mission dans la ville de Taksaçila. Dans cette ville, il franchit les degrés de la contemplation et du dhyano, tantôt dans les cimetières, tantôt sous un arbre. Or dans les cimetières, il contemplait les cadavres. Une nuit, il vit un preta qui frappait un cadavre. Il lui demanda: l'ourquoi frappes-tu ce cadavre? (Le preta) dit: C'est à cause de ce cadavre que je suis en cet état. Voilà pourquoi je le frappe ». Le religieux dit: l'ourquoi ne frappes-tu pas ton esprit? Frapper ce cadavre, à quoi cela sert-il? En cet instant, il y avait en outre un deva qui répandait des fleurs célestes de mandara sur un cadavre. Derechef, le religieux demanda: « l'ourquoi les répandre sur ce cadavre nauséabond? » (Le deva) répondit: « C'est à cause de ce mort que j'ai obtenu de renaître parmi les deva. Ce mort fut pour moi un ami vertueux (kalyāṇamitra). C'est pourquoi je suis venu répandre des fleurs pour reconnaître les bienfaits passés ». Le reli-

gieux dit: « Pourquoi ne pas répandre des fleurs sur ton esprit, au lieu d'en répandre sur ce cadavre nauséabond? L'origine de toutes nos actions bonnes ou mauvaises se trouve dans notre esprit. Vous autres, pourquoi négligezvous l'origine et ne saisissez-vous que la fin? » Alors Siemkia-tou-lou se dit en lui-même: « De la mort, je suis revenu à la vie. Pour cette raison j'obtiendrai la délivrance ». L'àdessus, il contempla le corps et pensa à la mort. Il réfléchit, analysa et comprit l'impermanence, le néant de la douleur et l'irréalité du corps. Alors il devint arhat. C'est pour cela qu'il est dit: « Celui qui pense à la mort atteint aussi au nirvāṇa. »

# DEUXIÈME PARTIE.

A-yu-wang-tchouan.

### Chapitre premier.

### Avadāna du don de la terre (1).

Je prends refuge en Bhagavat omniscient. Il résidait 1<sup>b</sup> dans la ville de Rajagrha, au bois de bambous de Kialan-t o m [4] [4] (Kalanda[ka]) (3). Alors Bhagavat, l'heure en étant venue, se vêtit, prit son bol, et, avec les bhiksu qui le précédaient, le suivaient et l'entouraient, se dirigea vers Rajagrha; tout en marchant, il mendiait sa nourriture. Le récitant dit (4):

« Il est immobile comme une montagne d'or; son apparence est plaisante comme celle du roi des éléphants; il a le visage arrondi comme la pleine lune; les *bhikşu* l'entourent en foule; il se rend à la grande ville de Rajagrha; son maintien est très digne. »

Et ainsi, étant arrivé à la ville, il foula du pied le seuil de la porte. Aussitôt la terre trembla six fois. Le récitant dit:

- « La terre qui a l'océan pour parure ainsi que les montagnes et les villes, tout entière de partout bondit et s'effondre quand le *Muni* de son pied a foulé le seuil de la porte.
  - (1) A. W. K. Chap. I. Divyāv., Pāmcupradāna, XXVI, p. 364 et suiv.
- (2) Les chiffres portés en marge sont les numéros des pages de l'A.W. Tch. dans Trip., éd. Tökyō, XXIV, 10.
- (3) La transcription chinoise garantit Kalanda(ka), qui est la forme constante, contre le Kalindaka des Mss. du Divyāv. suivi par Burnouf et les éditeurs du Divyāv.
- (4) La traduction chinoise éclaircit l'expression sanskrite vakşyati ca qui revient fréquemment devant les vers et qui dénote bien l'insertion d'ornements de superfétation dans le corps du récit sacré.

Quand il entre ainsi dans la ville, hommes et femmes acquièrent la foi pure; dans la ville tout se transforme et s'ément comme les vagues de la mer quand le vent souffle; tout rend un son harmonieux comme il n'y en avait point encore eu dans le monde. Au moment où le Buddha entre dans la ville, les monticules s'aplanissent; il n'y a plus de sable et de gravats; les épines et les ordures disparaissent toutes de la terre; les aveugles voient; les sourds entendent; les muets parlent; les boiteux se redressent; les fous deviennent sensés; les pauvres s'enrichissent; les malades guérissent; tous les instruments de musique résonnent sans qu'on les frappe; les instruments précieux s'entrechoquent et émettent des sons de toute sorte. La clarté que projette le Buddha rayonne dans l'univers autant que cent mille soleils; elle illumine toute chose au dedans et au dehors d'une clarté semblable à la couleur de l'or. La clarté que répand le Buddha éclipse le soleil et la lune. Rayonnant sur les créatures, elles les rafraîchit et les réjouit à l'extrême; de même quand on frotte de santal des fiévreux, il n'en est pas qui ne soient apaisés.»

En ce temps-là Bhagavat se tenait avec Ānanda dans la rue. Ils virent en passant deux petits garçons: le premier nommé Jaya était un fils de grande famille; le second nommé Vijaya était fils d'une famille plus modeste (1). [Pétrissant de la terre, il s'amusaient à faire une ville en terre, et dans cette ville, ils façonnaient des maisons et des greniers. Avec de la terre ils faisaient des grains qu'ils plaçaient dans les greniers.] Ces deux petits garçons virent le Buddha, le corps orné des trente-deux signes du grand homme (mahāpuruṣa); [la clarté couleur d'or qu'il émettait éclairait la ville au dedans et au dehors en sorte que toute chose était couleur d'or et qu'il n'y avait rien qui ne fût brillant.] L'ayant vu, ils se réjouirent. Alors

<sup>(1)</sup> Vijaya devait être, dans une existence ultérieure, le ministre Rādhagupta.

Jaya, [prenant dans le grenier la terre à laquelle il avait donné le nom de grain,] (1) l'offrit respectueusement à Bhagavat. Vijaya, à son côté, les mains jointes, approuvait son acte (2). Alors Jaya prononça cette gāthā de louange:

« Celui qui, plein de compassion, s'est éveillé sans maître, une clarté ronde auréole son corps. Son air ferme inspire le respect et la foi. J'offre de la terre au Tathagata; j'incline la tête devant Bhagavat, devant celui qui a mis un terme à la transmigration. »

A ce moment, le jeune Jaya ayant fait l'aumône avec de la terre formula le vœu suivant : « Puissé-je à l'avenir abriter l'univers entier sous mon parasol royal (3), réciter des gāthā et faire des offrandes! » Le récitant dit :

Le Buddha sait que ce petit garçon a formulé inté-2<sup>a</sup> rieurement un vœu correct et qu'à cause de son champ de mérite (punyaksetra) supérieur, il ne manquera pas d'obtenir le grand Fruit. Le Sauveur du monde, plein de compassion, a aussitôt accepté cette poignée de terre; en retour il fait éprouver de la joie à l'enfant, et telle est la cause qui lui vaudra d'être roi. »

A ce moment, le Bhagavat sourit (4). Ānanda se prosterna, joignit les mains et dit au Buddha : « O Bhagavat, ce n'est pas sans raison que les Buddha sourient. Pour quelle raison manifestez-vous votre sourire? » Alors Ānanda prononça cette  $g\bar{a}th\bar{a}$ :

« Celui qui est affranchi du chagrin et de l'orgueil, et qui dans le monde est le premier, ce n'est jamais sans .

<sup>(1)</sup> Les passages entre crochets manquent dans le  $Diry\bar{a}v$ . A. W. K. indique simplement par allusion que la terre offerte au Buddha symbolisait du grain.

<sup>(2)</sup> Souci-hi 隋 喜 traduit ici le skr. anumodana.

<sup>(3)</sup> Ekacchatrā pṛthirī « mettre la terre sous un parasol [royal] unique ».

<sup>(4)</sup> Le long développement relatif aux miracles qui accompagnent le sourire du Buddha, qui va dans le *Divyāv*. de la p. 366 à la p. 368, manque à notre texte et se retrouve dans A. W. K. p. 29<sup>b</sup> col. 20 et suiv.

cause qu'il découvre ses dents semblables à la nacre et à la racine du lotus (1). O vous dont la voix ressemble au tonnerre sortant du nuage et dont l'œil est pareil à celui du taureau, je vous prie de dire quelle sera la récompense pour l'aumône d'une poignée de terre et ce qui vous fait sourire. »

Le Buddha dit à Ānanda: «C'est ainsi, c'est ainsi, ô Ānanda! Ce n'est pas sans raison que les Buddha sourient. Vois-tu maintenant ces deux petits garçons?»—
«Je les vois, ô Bhagavat!» Le Buddha dit: «Cent ans après mon nirvāna, ce petit garçon sera un roi saint qui fait tourner la roue, maître de l'un des quatre continents (2). Dans la ville de Kusumapura 走民 (Paṭaliputra), il sera un roi de la Loi correcte sous le nom d'Açoka. Ayant partagé mes reliques (çarīra), il fera 84.000 stūpa précieux pour l'avantage et la prospérité des créatures». A ce moment, le Bhagavat récita cette gāthā:

«Voici qu'après ma fin viendra le roi Açoka. Son renom s'étendra au loin. Il ornera mes reliques; il en emplira le Jambudvīpa et les hommes et les deva leur porteront des offrandes. Pour avoir donné un peu de terre, telle sera sa haute récompense.»

Le Buddha, ayant récité cette gāthā donna la poignée de terre à Ānanda pour qu'il en recouvrît l'endroit où le Tathāgata devait passer (3). A cette occasion, il prononça ces paroles : « O Ānanda! . . . . . » (4).

<sup>(1)</sup> Entre ces deux vers, le Divyāv. en insère un autre qui manque dans notre texte mais se retrouve à la même place dans A. W. K.

<sup>(2)</sup> Divyāv. : caturbhāgacakravartin.

<sup>(3)</sup> Dans A. W. K. Ananda mélange un peu de fiente de vache à la poignée de sable donnée par Jaya, puis jette le tout sur le passage du Buddha.

<sup>(4)</sup> Il semble que le récit soit ici interrompu. Au lieu de la phrase: A cette occasion . . . « O Ananda! . . . », A. W. K. ne donne que les deux caractères  $\nearrow_{7}$   $\stackrel{\frown}{=}$  qui marquent parfois une coupure dans le texte. C'est ce que nous notons en intercalant ici plusieurs points.

Le fils du roi P'in-p'o-so-lo 頻婆娑羅 (Vimbasara) (1) se nommait A-chö-che 阿闍世 (Ajataçatru). Le fils d'Ajataçatru se nommait Yeou-t'o-na-po-t'o-lo 優陀那跋陀羅 (Udanabhadra) (2). Le fils d'Udanabhadra se nommait Wentch'a 支茶 (Muṇḍa) (3). Le fils de Muṇḍa se nommait Corbeau-oreille 鳥耳 (Kakakarṇī) (4). Le fils de Kākakarṇī se nommait So-p'o-lo 莎破羅 (Saphala) (5). Le fils de Saphala se nommait Tou-lo-kouei-tche 樂羅貴之 (Tulakucī) (6). Le fils de Tulakucī se nommait So-ho-mantch'a-lo 莎阿壺茶羅 (Sahamaṇḍala) (7). Le fils de Sahamaṇḍala se nommait Po-sseu-ni 波斯匿 (Prasenajit). Le fils de Prasenajit se nommait Nan-t'o 難陀 (Nanda). Le fils de Nanda se nommait P'in-t'eou-so-lo 頻頭莎羅 (Vindusara) et régna dans la ville de Paṭaliputra. Le fils de Vindusara se nommait Siu-che-mo 宿尸魔 (Susīma) (8).

Or dans le royaume de Campala 跨婆羅, il y avait un brahmane auquel naquit un joyau de fille. Un devin prédit qu'elle serait certainement l'épouse d'un roi, qu'elle serait la favorite d'un roi et mettrait au monde deux joyaux de fils, que l'un d'eux serait un roi saint qui fait tourner la roue (Cakravartin) maître de l'un des quatre continents, et que l'autre sortirait du monde et obtiendrait la dignité d'Arhat. En entendant cela, le brahmane fut extrêmement joyeux. Il

- (1) Diryāv.: Bimbisāra.
- (2) Diryāv.: Udayibhadra.
- (3) Il faut lire ici Wen-tch'a (Cf. Divyāv.: Muṇḍa). Le car. t'ou 茶 que donne le texte chinois est fautif.
  - (4) Diryāv. : Kākavarnī.
  - (5) Divyāv. : Sahali.
  - (6) Divyār. : Tulakucī.
- (7) Diryāv.: Mahāmaṇḍala. Ici encore il convient de lire tch'a 茶 au lieu de t'ou 茶.
- (8) Au lieu de cette longue liste de rois, A. W. K. se borne à dire: Dans la ville de Pāṭaliputra, il y eut un roi nommé *Tchan-na-lo-kie-to* 萨那羅笈多 (Candragupta). Or ce roi eut un fils nommé Vindusāra. Le nom de Candragupta est omis dans le *Divyāv*. comme dans A. W. Tch.

l'orna de nombreux joyaux et de colliers et il la donna

pour épouse au roi Vindusara. Le roi l'accepta et la fit entrer dans les appartements intérieurs. Dans le palais, les reines furent toutes jalouses, et elles pensèrent : « Le roi l'aimera certainement et il nous dédaignera toutes. Apprenons-lui un métier vil pour que le roi la déteste. » Alors on lui apprit à bien démêler et à tailler la barbe et les cheveux. Attendant que le roi fût endormi, on lui fit couper la barbe du roi. Le roi s'éveilla et dit : « Il faut me couper la barbe. » Elle répondit que c'était fait. Alors le roi se regarda dans un miroir, et voyant que la barbe était coupée, il dit: « Quel vœu voudrais-tu voir réalisé? » Elle répondit: «Oh! je désire m'unir au roi. » Le roi dit : «Je suis un kṣatriya; tu es de basse condition; comment pourrionsnous nous unir?» La jeune fille répondit au roi : « Je ne suis pas de basse condition; je suis la fille d'un brahmane. Ce brahmane m'a donné au roi pour que je sois son épouse. Les concubines, par jalousie m'ont appris un métier vil. » Le roi lui dit alors : « Désormais, tu ne feras plus ce métier. » Alors il fit d'elle sa première femme. Ils s'aimèrent et se livrèrent au plaisir, et elle mit au monde un fils. La mère dit : « Mon chagrin est dissipé. » C'est pourquoi on appela l'enfant Açoka. Açoka signifie : sans chagrin. Elle eut encore un autre fils qu'on appela: Chagrin terminé 畫憂 (Vītāçoka). Açoka avait les membres rudes au toucher. Son père 2<sup>b</sup>

Açoka avait les membres rudes au toucher. Son père ne l'aimait pas. Vindusara eut encore de ses femmes de nombreux fils. Il rassembla des devins pour tirer l'horoscope de ses fils. Il y avait un devin nommé Pin-ling-k'ia-p'o-so 賓陵伽婆蹉 (Pilingavatsa) (1). Le roi dit à ce devin: «Recherche lequel d'entre mes fils sera roi.» Le

<sup>(1)</sup> Divyāv. Pingala Vatsājīva. A. W. K. transcrit ce nom: Pin-k'ia-lo-po-so 賓伽羅跋娑 c'est-à-dire Pingalavatsa. Dans le Divyāv, le roi réunit ses fils au jardin du Mandapa d'or. D'après A. W. K. la réunion eut lieu dans le «Palais d'Or».

devin répondit : « O roi! conduis tes fils au Parc de la terre d'or et là je les examinerai. » Le roi donna l'ordre à ses fils de se rendre au Parc de la terre d'or. La mère d'Açoka lui fit cette recommandation : « Voici que le roi va examiner ses fils dans le Parc de la terre d'or. Il faut que tu y ailles aussi. » Açoka dit : « Le roi ne m'aime pas. A quoi bon aller là-bas? » La mère répliqua : « Il faut pourtant que tu y ailles. » Açoka dit : « Quand je serai parti, qu'on m'apporte à manger. » Alors il prit congé et s'en alla. Etant sorti de la ville de Pațaliputra, il vit Rādhagupta 羅提振多, le fils du premier ministre. Radhagupta lui demanda: «Où allez-vous?» Açoka répondit : « Le roi réunit ses fils au Parc de la terre d'or. Je veux maintenant y aller. » Alors (Rādha)gupta qui était monté sur un vieil éléphant, dit à Açoka : « Montez sur cet éléphant. » Açoka monta donc sur l'éléphant et se dirigea vers le Parc de la terre d'or. Alors, arrivé dans le Parc, il descendit de son éléphant. Il s'assit par terre à côté des autres princes. Les princes mangeaient tous des mets de toute sorte. Açoka mangea du riz cuit contenu dans un vase de terre. Il y mélangeait du lait fermenté, et se désaltérait avec de l'eau. Le roi dit au devin : « Maître! je vous prie d'examiner mes fils. Après ma mort, lequel d'entre eux sera roi? » Le devin pensa : « C'est certainement Açoka qui sera roi. Si je réponds qu'il sera roi, le roi, qui ne l'aime pas, ne manquera pas de me mettre à mort. » Alors il répondit au roi : « Je ne parviens pas à dire son nom, mais je puis décrire son aspect. Le destin veut que celui qui se sert des meilleures choses, soit roi. » Parmi les fils du roi, chacun se croyait désigné, l'un parce qu'il montait la meilleure monture, l'autre parce qu'il était assis sur le meilleur siège, l'autre parce qu'il mangeait la meilleure nourriture, l'autre parce qu'il se servait du meilleur vase, l'autre parce qu'il buvait le meilleur breuvage. Açoka pensa : « Je dois être roi parce que l'éléphant est la meilleure monture, la terre est le

meilleur siège, le riz est le meilleur aliment, un pot de terre est le meilleur vase, le lait fermenté est le meilleur assaisonnement, l'eau est le meilleur breuvage. Pour ces raisons, je dois être roi. » Le devin ayant rendu l'oracle, le roi renvoya ses fils dans la ville. Le devin dit à la mère d'Açoka: «Açoka sera certainement roi. » La mère dit au devin: «Gardez-vous bien de le redire, et cachez-vous dans un lieu éloigné comme pour protéger votre vie. Attendez qu'Açoka ait succédé au trône, et vous pourrez alors sortir de votre asile. »

Comme la ville de Takṣaçilā 得叉尸羅 s'était soulevée et était en rébellion, le roi Vindusara envoya Açoka soumettre ce royaume. Il ne lui donna que les quatre corps de troupes et lui refusa des armes. Açoka ayant reçu les ordres du roi, sortit aussitôt de la ville de Pațaliputra. Les gens de sa suite lui dirent : « Nous n'avons pas d'armes. Comment pourrons-nous lutter avec les rebelles?» Açoka dit : « Je dois être roi en vertu de mes mérites. Les armes dont nous avons besoin nous viendront d'ellesmêmes. » A ces mots, les génies de la terre entr'ouvrirent le sol et lui donnèrent des armes. Alors il s'avança, entouré des quatre corps de troupes, et il arriva au royaume de Takşaçila. Les habitants du royaume apprenant la venue d'Açoka se soumirent d'eux-mêmes. Ils ornèrent l'enceinte de la ville et le fossé et aplanirent les routes. Portant tous, en signe de soumission, des vases pleins d'objets et recouverts de fleurs, ce qu'on appelle des vases de bonne augure, ils vinrent à sa rencontre à la distance d'un demi yojana et lui dirent : « Nous ne nous sommes pas révoltés contre le roi; nous ne nous sommes pas non plus révoltés contre le fils du roi. Nous ne nous sommes soulevés que contre les mauvais ministres qui sont auprès du roi.» Ils suivirent Açoka en lui faisant des offrandes et en manifestant leur vénération et ils entrèrent dans la ville. Les habitants s'étant soumis, il retourna dans son pays.

Le roi chargea encore Açoka de punir le royaume de K'in-cha (去 少 (Khaça) (1). Les habitants de ce royaume vinrent à sa rencontre et se soumirent de la même façon que ci-dessus. Les ayant soumis, Açoka retourna dans son pays. Il y cut deux athlètes 力士 (malla) qui vinrent se mettre au service d'Açoka. Alors Açoka leur donna en fief des villes. En ce temps-là les deva et les génies protégèrent le territoire du royaume. Les deva et les génies firent entendre cette proclamation : « Gardez-vous de vous révolter, car Açoka doit être un roi saint qui fait tourner la roue, maître de l'un des quatre continents. Il agrandira progressivement ses conquêtes, et tout ce qui est entre les quatre mers lui sera soumis.»

Le frère aîné d'Açoka nommé Susīma venait d'entrer dans la ville de Pațaliputra. D'autre part, le premier ministre allait sortir de la ville. Ils se rencontrèrent en chemin. Le premier ministre était chauve. Susīma, par plaisanterie, frappa de la main la tête du ministre (2). Le ministre pensa : « Ce prince n'a pas encore succédé au trône et déjà il use de son pouvoir pour me frapper à la tête. S'il succède au trône, il me tranchera sans doute la tête avec un sabre. » Alors il raconta aux cinq cents ministres la faute de Susīma et leur dit : « Il n'est pas digne d'être roi. Un devin a prédit qu'Açoka sera un roi saint qui fait tourner la roue, maître de l'un des quatre continents. Nous, les dignitaires, devons tous ensemble le créer roi. » Par la suite, le royaume de Takṣaçilā se souleva de nouveau sous l'influence de mauvais conseillers.

<sup>(1)</sup> L'édition du Divyāv. porte Svaça. Burnouf a proposé de corriger le texte et de lire Khaça (Introd. p. 362, note 2). Les transcriptions chinoises confirment l'hypothèse de Burnouf. En effet, la leçon de A. W. Tch. est K'ia-cha, et celle de A. W. K. est K'ia-che (去 節. Sur l'emplacement du Royaume de Khaça, cf. Watters, On Yuan Chwang., II, p. 291.

<sup>(2)</sup> Burnouf et l'éditeur du Divyāv. ont traité comme un nom propre le khalāţaka (Mss. Khallāṭaka) qui signifie «chauve».

Alors le roi chargea Susima d'aller châtier ce royaume. Arrivé là-bas, Susima ne réussit pas à soumettre les habitants. Le roi Vindusara apprenant qu'il ne pouvait soumettre ce royaume, tomba malade et ordonna aux ministres de rappeler Susima pour en faire son héritier; et il donna l'ordre à Açoka d'aller châtier les rebelles. Alors les l'ordre à Açoka d'aller châtier les rebelles. Alors les ministres usèrent d'un stratagème en faveur d'Açoka. Ils teignirent en jaune le corps de ce dernier et, après avoir rempli sa cuvette d'eau rougie avec du suc de laque lo-tch'a 深 又 (lākṣā), ils la laissèrent exposée aux regards. Ils déclarèrent mensongèrement qu'Açoka souffrait de crachements de sang et qu'il n'était pas capable de partir en expédition. En ce temps-là, la maladie du roi Vindusara s'aggrava; il n'avait plus qu'un reste de vie. Les ministres ayant paré Açoka dirent au roi : « Nous vous prions de créer roi Açoka pour diriger les affaires du Royaume. Nous le déposerons après le retour de Susīma. » Açoka pensa : « Si réellement je dois être roi en vertu de mes mérites, que les deva m'attachent le bandeau royal sur la tête. » A ces mots, les deva répondant à son appel, lui attachèrent le bandeau. m'attachent le bandeau royal sur la tête. » A ces mots, les deva répondant à son appel, lui attachèrent le bandeau. Voyant qu'Açoka était ceint du bandeau royal, le roi entra dans une violente colère. Son sang bouillonnant lui jaillit du visage et il mourut. Açoka fut créé roi, et il fit de Rādhagupta son premier ministre. Susīma ayant appris la mort du roi son père et l'avènement d'Açoka entra en fureur et revint à Paṭaliputra. Açoka ayant appris le retour de Susīma, se tint sur ses gardes; il plaça un athlète à la première porte; à la seconde porte, il plaça un troisième athlète. la première porte; à la seconde porte, il plaça un second athlète; à la troisième porte, il plaça un troisième athlète, ainsi que Radhagupta. Açoka se tint en personne à la porte orientale et y fit dresser un éléphant blanc mécanique sur lequel on façonna une image d'Açoka. Tout autour, sur les quatre faces, on creusa un grand fossé où l'on fit du feu qu'on recouvrit d'herbes et de fumier. Susīma s'étant dirigé vers la troisième porte, Radhagupta lui dit : « Maintenant Açoka se tient à la porte orientale; entrez par cette porte-là. Si vous réussissez à entrer, je serai votre serviteur. Si vous ne pouvez pas maîtriser Açoka, vous ne pourrez pas entrer par cette porte-ci. » Là-dessus, Susīma se rendit à la porte orientale. Il fonça droit sur l'éléphant afin de saisir Açoka. Sans y prendre garde, il tomba dans le brasier et y périt. Or Susīma avait un géant nommé Sage-bravoure 賢 舅 (1). Avec les myriades de soldats qu'il commandait, il embrassa la Loi du Buddha. Il sortit du monde et obtint la Voie d'Arhat.

Comme les ministres méprisaient Açoka, celui-ci forma en secret le dessein de les châtier. Il dit alors aux ministres de couper les arbres fruitiers et les arbres à fleurs et d'en faire des clôtures pour les arbres épineux. Les ministres dirent : « Jusqu'à présent, nous avons entendu parler d'enclore les vergers avec des arbres épineux mais non d'enclore les arbres à épines avec des arbres fruitiers. » Et ainsi l'ordre fut donné trois fois de suite sans que les ministres obstinés obéissent. Alors le roi courroucé fit mettre à mort ces cinq cents ministres.

Par la suite, au printemps, le roi, entouré de ses reines se rendit dans un parc. Il y avait un arbre nommé açoka son los les fleurs étaient très agréables. Açoka aimait cet arbre à cause de la similitude de son nom avec le sien. Açoka avait les membres rudes au toucher. Parce qu'il avait les membres rudes au toucher, les concubines ne ressentaient pour lui ni amour ni respect et ne se plaisaient pas dans son intimité. En attendant qu'il fût éveillé elles allèrent se promener dans le parc. Elles virent l'arbre açoka; alors elles en arrachèrent les fleurs et les branches. Le roi à son réveil vit l'arbre saccagé; il interrogea ceux qui l'entouraient : «Qui a saccagé cet arbre?» Ils répondirent : «Les reines l'ont saccagé.» Le roi entra dans une violente colère; il fit saisir ses

<sup>(1)</sup> Divyāv.: Bhadrāyudha. Dans A. W. K. ce nom est transcrit: Po-t'o-lo-yeou-t'o 政定羅由他 (Bhadrāyudha).

cinq cents concubines; on les disposa autour de l'arbre et elles furent brûlées vives. Les habitants de tout le royaume le proclamèrent cruel et on l'appela: « le cruel Açoka » (Caṇḍāçoka).

Alors Radhagupta dit au roi : « Il ne convient pas à un roi de faire lui-même les exécutions capitales. Il faut que vous choisissiez maintenant un homme cruel pour qu'il exécute les criminels. » Le roi approuva ces paroles. Alors il chargea un envoyé de chercher un homme cruel. Aux frontières du Royaume, au pied des montagnes habitait un tisserand. Il engendra et éleva un fils nommé K'i-li 者梨 (Giri[ka] (1). Celui-ci était très cruel. Il injuriait son père et injuriait sa mère. Avec la main il tendait des filets; avec le pied il posait des pièges. Il enduisait de poison des herbes et des feuilles, et les animaux qui les touchaient mouraient tous. Les habitants l'avaient tous proclamé très cruel et dans tout le pays on l'appelait « le cruel Girika » (Candagirika). L'envoyé du roi se rendit auprès de Girika et lui dit : «Peux-tu être le bourreau du roi Açoka?» Girika répondit : «S'il fallait châtier les méchants dans le monde entier, j'y parviendrais encore; à plus forte raison le pourrai-je pour le compte du seul Açoka. » L'envoyé ayant entendu ces paroles, les rapporta entièrement au roi. Le roi fit alors appeler Girika. Celui-ci, apprenant que l'envoyé revenait le chercher, prit congé de ses parents. Et comme ceux-ci ne consentaient pas (à le laisser partir), il les tua. L'envoyé demanda à Girika pourquoi il avait tardé à venir. Girika répondit : « Mon père et ma mère refusaient leur consentement. Je les ai tués. Voilà pourquo j'ai tardé à venir. » Là-dessus il suivit l'envoyé, vit le roi et lui dit : « Construisez-moi une prison ; faites-la extrêmement sévère, mais qu'elle soit d'aspect agréable. » Quand

<sup>(1)</sup> Girika est le nom de ce personnage dans le  $Divy\bar{a}v$ . A. W. K. transcrit le même nom : K'i-li-ko 耆 利 柯 (Girika) et l'explique au moyen du caractère  $\coprod$  « montagne ».

la prison fut achevée, il l'appela : « la prison agréable » et il dit au roi : « Si quelqu'un y entre, autorisez-moi à ne plus le laisser sortir. » Alors le roi consentit.

Or Candagirika se rendit au monastère de Kukkuṭārama. Il y avait alors dans ce monastère un bhikṣu qui récitait le Balapanditasutra 惡嬰愚經 (1), où il est dit: « Ceux qui aiment le bouillon de la marmite seront broyés avec un pilon. Ceux qui aiment ce qu'on pile dans le mortier seront cuits dans une marmite. Ceux qui sont dans l'enfer avalent de grosses boules de fer et on leur verse dans la bouche du cuivre fondu. » Ayant entendu ces paroles, Girika se dit en lui-même : « Dans ma prison, il faudra également que je fasse ainsi. »

Or il y avait un chef de famille qui, avec sa femme, alla sur la mer pour chercher des matières précieuses. En mer, ils engendrèrent un fils auquel ils donnèrent le nom de Samudra (2). Au bout de douze ans, ce chef de famille quitta la mer. Et il arriva que cinq cents brigands le dépouillèrent de ses biens et le mirent à mort. Par la suite, son fils Samudra sortit du monde et étudia la Voie. En parcourant le pays pour mendier sa nourriture, il parvint à la ville de Pāṭaliputra. Ne connaissant pas la ville, il entra dans la « prison agréable » et prononça ces

<sup>(1)</sup> L'original sanskrit portait certainement: Bālapaṇḍita-sūtra. Mais au lieu de comprendre: le satra de l'insensé (bāla) et du sage (paṇḍita), le traducteur chinois a lu: le sūtra du cruel (?) jeune homme (bāla) et du sot (apaṇḍita). D'après A. W. K. (p. 31<sup>b</sup>, col. 6), le bhikṣu récitait un passage du sūtra des cinq messagers divins 五天便 ou Devadūta sūtra. Dans le Majjhima Nikāya, ce texte est à la suite du Bālapaṇḍita auquel il fait pendant. La collection chinoise du Tchong A-han les sépare, fait du 五夫便 le 64<sup>e</sup> sūtra et du Bālapaṇḍita le 199<sup>e</sup>. — Du 64<sup>e</sup>, plusieurs traduct. à part, Nanjio 722 (Tōk. XII, 8, 4); Nanjio 561 (Tōk. XII, 8, 14); Nanjio 560 (Tōk. XII, 8, 15); Nanjio 543, 32, 4 (Tōk. XII, 2, 17). — Du 199<sup>e</sup>, une trad. à part Nanjio 575 (Tōk. XII, 8, 79).

<sup>(2)</sup> Samudra est le nom de ce personnage dans le Divyāv. A. W. K. et A. W. Tch. traduisent ce nom au moyen du caractère . « la mer, l'océan ».

paroles: « A l'extérieur, son aspect est aimable; au dedans, elle ressemble à l'enfer. » Alors il voulut sortir, mais Girika ne le lui permit pas. Il dit au bhikşu: « Maintenant que tu es ici, c'est pour subir la peine capitale; il ne faut plus songer à sortir. » A ces mots, le bhikşu se mit à sangloter. Girika lui demanda: « Pourquoi sangloter comme un enfant? » Le bhikşu dit: « Ce n'est pas par crainte de la mort que je pleure ainsi; c'est par crainte de perdre le bénéfice de mes bonnes actions; car je viens de sortir du monde et je n'ai pas encore attesté la Loi de la Voie. Un corps d'homme est difficile à acquérir; la Loi du Buddha est difficile à rencontrer. Voilà pourquoi je pleure. » Girika dit : « Autrefois le roi m'a autorisé à ne plus laisser sortir et à mettre à mort quiconque entre dans cette enceinte.» Le bhikşu dit: «Laisse-moi vivre sept jours. Après quoi, si tu veux me tuer j'y consentirai.» Girika le lui accorda. Or le roi Açoka surprit une femme des appartements intérieurs en conversation avec un jeune prince dont elle était amoureuse. Alors il entra en fureur et les jeta dans la « prison agréable ». Girika les broya aussitôt en leur frappant la tête avec un pilon, de sorte que les globes des yeux jaillirent. A cette vue, le bhikșu fut saisi d'horreur et il se dit en lui-même : « Ah! le grand Compatissant a en bien raison de dire que la forme  $(r\bar{u}pa)$  n'a ni solidité ni consistance, de même qu'un amas d'écume. Elle se corrompt vite et ne nous laisse pas de répit. Où est-elle maintenant cette beauté du corps? Ce beau visage, cette peau mince sont entièrement détruits. Etrange! C'est dans la transmigration que se plaisent les naïfs et les insensés. Ce n'est pas là la Loi sainte; j'ai pu le discerner dans ce séjour; je ne sombrerai point dans l'océan de l'Etre. » Là-dessus le bhikşu passa la nuit entière dans la contemplation. Il brisa tous ses liens, de sorte qu'il put réaliser le fruit de Çrotapanna 須定酒. Et ainsi de suite dans son effort vers la perfection, . . . il atteignit la Voic d'Arhat. Les sept jours étant écoulés, Girika lui

dit : « Les sept jours sont passés; le huitième jour va luire; il faut subir le châtiment. » Le bhikşu répondit : « Ma nuit est passée; mon soleil s'est levé; l'heure du suprême avantage est venue; fais-moi mourir si tu veux.» Girika demanda : «Qu'entends-tu par là : ma nuit est passée; mon soleil s'est levé; l'heure du suprême avantage est venue? Explique-moi ces paroles. » Le bhikşu répondit: « J'étais dans la nuit ténébreuse de l'ignorance; ces rebelles qui sont les liens (samyojana) 結便 je les ai com-plètement détruits à jamais. Voilà ce que signifie : ma nuit est passée. Mon âme vidée par la sagesse (prajñā) 智慧 voit clairement les trois mondes. Voilà ce que signifie : mon soleil s'est levé. Ce que le Buddha a fait, voici que je l'ai entièrement réalisé. C'est ce que signifie: l'heure du suprême avantage est venue. Puisses-tu vivre longtemps; et châtie-moi comme tu veux». Girika par cruauté, tourmentait les innocents. Comme il ne croyait pas à la vie future, sa colère redoubla. Alors il disposa une grande cuve dans laquelle il mit de l'eau. Il l'emplit de graisse, de sang, de moëlle, d'excréments, d'urine, d'ordures. Alors il jeta le bhiksu dedans. Au dessous, on alluma un grand feu. Le bois et les herbes brûlèrent presque entièrement sans pouvoir produire de chaleur. Là-dessus, Girika se mit en colère contre ceux qui allumaient le feu et les frappa avec un bâton. De sa propre main, il ralluma le feu. Le combustible se consuma entièrement mais sans chauffer davantage. En outre, il mit le feu à des pièces de charpente, du t'ou-sou 塗蘇 (1) et des étoffes de laine en abondance et il les fit brûler entièrement, mais l'eau resta froide comme auparavant. Il se demanda avec étonnement quelle en était la cause et regarda dans la cuve.

<sup>(1)</sup> L'expression t'ou-sou est embarrassante. Elle est citée dans le P'ei wen yun fou et semble être équivalente à 居族 qui désigne une certaine disposition d'appartement. Il faut peut-être entendre que Girika brûle les lattes des toits et les tapis des chambres.

Il vit ce bhiksu assis les jambes croisées, sur une fleur de lotus aux mille pétales. Alors Girika fut très effrayé de ce qu'il voyait. Il alla donc prévenir le roi. Le roi alla voir et, pour entrer, fit démolir la muraille. Tous les habitants suivirent le roi et ils contemplèrent ce bhiksu par milliers, par koți et par myriades. A ce moment, voyant qu'il s'était rassemblé une foule innombrable qui devait être convertie, le bhiksu sortit de la cuve ayant ses habits immaculés. Dans toute la foule immense il n'y eut personne qui ne le vit. Il bondit dans l'espace et fit des transformations de toute sorte. Avec la moitié supérieure de son corps il produisait de l'eau; avec la moitié inférieure de son corps il produisait du feu. Il ressemblait à une grande montagne éclatante au milieu de l'espace. Le roi l'ayant vu ressentit une impression extraordinaire. Il leva les yeux, et ayant contemplé respectueusement, les mains jointes, il prononça ces paroles : « Voici que ce bhikşu tout comme nous est pourvu d'un corps d'homme, mais son prestige et sa vertu sont extraordinaires et surhumains. Il a bondi dans l'espace et manifeste une grande puissance surnaturelle. Maintenant, je n'ai pas encore compris, mais j'aspire à la bonne pré-dication. Puissé-je connaître les choses saintes que tu as en partage. Selon mes forces et mes capacités, je m'y appliquerai. > A ce moment le bhikşu reconnut que le roi Açoka était un grand danapati 村 茂, qu'il aurait certai-nement le pouvoir de distribuer les reliques du Buddha pour l'avantage des deva et des hommes. (Le bhikşu parla ainsi:) « Or le Buddha a dit : Je suis le Grand Compatissant, celui qui tranche les liens. Ceux qui sont selon la Loi les tils du Buddha, dans les trois catégories d'existence, obtiennent d'être délivrés. Ils sont domptés par celui qui s'est dompté; ils sont calmés par celui qui est dans la quiétude; ils sont délivrés par celui qui a la délivrance. Grand roi! sachez que le Buddha a prédit également que dans l'avenir, cent ans après son nirvana, vous régneriez dans la ville de l'ataliputra sous le nom d'Açoka et seriez

un roi saint qui fait tourner la roue, maître souverain de l'un des quatre Continents, que vous seriez un roi de la Loi correcte, que vous distribueriez les reliques et éléveriez quatrevingt quatre mille stūpa précieux. O roi! voici qu'au contraire vous avez bâti l'enceinte d'une grande prison qui ressemble à l'enfer; vous avez arraché la vie à des centaines de mille créatures. Grand roi! il vous fant maintenant donner à toutes les créatures la sécurité. Il vous faut aussi réaliser pleinement les intentions du 4ª Buddha: il faut parmi les hommes et chez Çakradevendra 帝塚 donner la sécurité (abhaya) et faire naître la compassion, distribuer les reliques et répandre les vrais secours. Le roi, entendant ces paroles, dans la Loi du Buddha eut la foi et comprit profondément. Joignant les mains, il vénéra le fils de Celui qui a les dix forces (Dacabala) et prononça ces mots : « Mes actions antérieures sont très coupables. Ecoute ma confession. Maintenant je prends refuge dans le Buddha; je prends refuge dans la Loi triomphante prêchée par le Tathagata. Il faut que je commence une carrière de mérite et que j'orne la vaste terre. > A ce moment le bhiksu sortit par la voie des airs. Le roi voulut aussi sortir. Canda-Girika dit au roi: Jadis il a été convenu avec moi que quiconque entrerait dans cette prison ne pourrait plus en sortir. » Le roi dit: « Tu veux me mettre à mort! » Il répondit : « Je veux vous mettre à mort. » Le roi dit : « Lequel de nous deux est entré le premier? » Il répondit au roi : « C'est moi qui suis entré le premier. » Le roi dit : « Puisque tu es entré le premier, il faut que tu subisses d'abord le châtiment. » Alors le roi chargea des gens de saisir Girika et de le mener dans la salle des tortures (salle de la glu des Hou, Hou-kiao 胡 膠)(1) afin de le brûler vif. Il détruisit la «prison agréable» et donna la sécurité aux créatures.

<sup>(1)</sup> Dans A.W.K. (p. 32°, col. 18) la salle des tortures est appelée lo-k'o 落 可 (屋) lākṣā-gṛha «maison de laque».

Mors il se rendit à la ville de Rajagrha 王舍 et prit les quatre litres (cheng) # de reliques ensevelies par le roi Ajataçatru 阿閣世. Et en ce lieu il construisit un grand stapa. Et de même pour les autres reliques ensevelies, la deuxième, la troisième, etc . . . jusqu'à la septième: il les prit toutes. Ensuite il se rendit au village de Rama 羅摩 séjour du roi-dragon Sagara 海, dans l'intention de prendre les reliques. Alors le roidragon se manifesta et invita le roi à entrer dans son palais. Le roi descendit donc de bateau et entra dans le palais du roi-dragon. Le dragon dit au roi : « Je désire garder ces reliques. Laissez-moi leur faire des offrandes et ne me les retirez pas. » Le roi voyant que le roi-dragon vénérait (les reliques) et leur présentait des offrandes deux fois plus importantes qu'on ne le fait chez les hommes. les laissa et s'abstint de les emporter (1). Revenu dans son palais, le roi fit faire 84.000 cassettes précicuses. Il les orna d'or, d'argent et de lieou-li 琉璃 (raidurya). Dans chaque cassette précieuse, il enferma une relique. Il tit faire en outre 84.000 cruches précieuses,

84.000 convercles précieux et 84.000 bandelettes de soie de diverses couleurs pour les envelopper. Il remit chaque relique à un yaksa pour que sur toute l'étendue du Jambudvipa, dans chaque pays habité par un koți de personnes, on construisit un stūpa. Là-dessus ces esprits emportèrent toutes les reliques et partirent dans les quatre directions pour construire des stūpa. Un yakṣa qui avait reçu une relique parvint au royaume de Takşaçila et voulut faire un stūpa (feou-t'ou) 浮 圖 (1). Les habitants du royaume dirent : « La population de notre royaume compte en tout trente-six koți de personnes. Il faut maintenant nous donner trente-six cassettes. - Alors le yaksa et les esprits revinrent exposer au roi ce qui précède. Le roi se dit en lui-même : « Les hommes sont très nombreux. Si l'on procède ainsi, les reliques ne suffiront pas pour tout le Jambudvipa. Il faut trouver un moyen de cesser la distribution.: Alors il chargea le yakşa de retourner dire aux gens: «On va supprimer dans votre royaume trente-cinq koti de personnes. Il n'en restera qu'un koți à qui nous donnerons une relique. Les habitants de ce royaume dirent : Nous préférerions nous passer des trente-six cassettes. Une scule nous donnera satisfaction. Ne nous mettez pas à mort. Alors on fit comme ils le désiraient et on ne leur donna qu'une seule cassette. Là-dessus le roi dit : « Dans les lieux habités par plus d'un koți de personnes, ne donnez pas de relique (pour le surplus). Dans les lieux habités par moins d'un koți de personnes, n'en donnez pas non plus (2).» Ayant prononcé ces paroles,

<sup>(1)</sup> Il n'est pas douteux que fcou-t'ou désigne ici un stūpa. D'autre part, ces deux caractères sont la transcription du mot: Buddha. Cf. Rosenners, Vocabulary, p. 292. Il se peut que fcou-t'ou, entré dans l'usage avec le sens de stūpa, soit une abréviation d'un ancien fcou-t'ou-t'a — 片 c. à. d. stūpa du Buddha. Cp. 供答 «stūpa du Buddha» (A. W. K. p. 32<sup>b</sup>, col. 4).

<sup>(2)</sup> Voici le passage correspondant dans A. W. K.:

<sup>(</sup>Le roi) dit: « Il y a trois sortes de royaumes : les petits, les moyens et les grands. Si un royaume verse un koți d'onces d'or (le

il se rendit au monastère de Kukkuța-arama. Arrivé en présence du sthavira Yaças, il joignit les mains et dit: « Je désire maintenant construire dans le Jambudvīpa 84.000 stūpa précieux ». Le sthavira répondit : « C'est bien! C'est bien! Si vous voulez, ô roi, pouvoir construire en même temps (tous) les stūpa, lorsque viendra le temps pour Votre Majesté de construire les stūpa, je cacherai le soleil avec la main. Que l'ordre soit donné sur toute l'étendue du royaume pour qu'au moment où je cacherai le soleil avec la main, tous se mettent à dresser les stūpa». Plus tard, il cacha le soleil avec la main. Dans le Jambudvipa on construisit en même temps (tous) les stūpa. Quand 'ls furent entièrement construits, la population entière donna ın roi le nom de «Açoka de la Loi correcte». Il put épandre dans le monde la paix et la prospérité. Sur le erritoire du royaume, il érigea des stūpa et des temples. Le bien put prospérer. Son nom de « Cruel » disparut et e monde entier l'appela « le roi de la Loi correcte ».

exte chinois porte ici « mille fois dix mille »), il faut y ériger un stūpa nyal ». Alors le royaume de Takṣaçilā versa trente-six koṭi d'onces d'or. Les habitants de ce royaume dirent au roi Açoka: « O roi, il faut nous donner trente-six boites ». Le roi, entendant cela, fit cette réflexion: « Je veux que partout on élève en grand des stūpa du Buddha. Convient-il que ce royaume en amasse un si grand nombre? » Alors le roi isa d'un procédé habile. Il dit à ces gens: « On va maintenant vous confisquer trente-cinq koṭi d'onces d'or ». Et il ajouta: Désormais, qu'un royaume ait beaucoup de stūpa ou qu'il en ait peu, j'ordonne qu'en aucun cas on ne m'offre de l'or (pour en obtenir un plus grand nombre).

## Chapitre deuxième (1).

## Avadāna du roi Açoka (2).

Quand le roi Açoka eut achevé la construction des stūpa, il fut transporté de joie. Entouré de la multitude de ses ministres, il se rendit au monastère de Kukkuṭa-ārama, se présenta devant le sthavira et lui demanda: « Dans ce Jambudvīpa, de nombreuses personnes ont-elles été ainsi que moi l'objet d'une prédiction du Buddha? » Alors le sthavira l'e-chö 夜 会 (Yaças) répondit au roi: « D'autres ainsi que Votre Majesté, ont fait l'objet d'une prédiction du Buddha. Jadis quand le Buddha se trouvait au royaume de Ou-tch'ang 烏長 (Uḍḍiyāna) (3), il soumit le dragon A-po-po 阿波波 (4). Dans le royaume de Ki-pin 屬賓 (Cachemire) il convertit le maître Fan-tche 梵志 (5). Dans le royaume de K'ien-t'o-wei 乾 陰 僑 (Gandhāra), il convertit le tchen-t'o-lo 賃 陀羅 (candāla). Dans le royaume

- (1) Dans nos éditions de A.W. Tch. la division en chapitres est souvent arbitraire. Il arrive qu'un récit soit coupé brusquement à la fin d'un chapitre et se poursuive au chapitre suivant. Pour faciliter la lecture et les recherches, il a paru préférable de distinguer dans l'ouvrage autant de chapitres qu'il y a d'avadāna principaux. La numérotation des chapitres dans ma traduction n'a donc rien de commun avec celle des éditions chinoises et coréenne.
- (2) A. W. K. p. 32<sup>b</sup>—38<sup>b</sup>. Divyāv. XXVII, p. 384—405. Burnouf, Introduction, p. 376—403.
- (3) Sur l'équivalence Ou-tch'ang = Uddiyāna, cf. Sylvain Lévi, Le catalogue géographique des Yakşa dans la Mahāmāyūrī, p. 89.
- (4) Cette transcription est certainement fautive. Cp. Divyāv.: Apalāla; A. W. K.: A-po-lo-lo 阿波羅羅.
  - (5) Fan-tche est le plus souvent la traduction du mot « brahmane ».

de Gandhara, il soumit le bœuf et le dragon (1). Làdessus, il se rendit encore dans le royaume de Mo-t'ou-lo 未突羅 (Mathura) et dit à Ānanda: « Dans cent ans, à Mathura, il y aura un chef de famille nommé Kiue-to 据多 (Gupta). Sonfils aura nom Yeou-po-kiue-to 優波振多 (Upagupta). Bien qu'il n'ait pas les signes extérieurs, il fera des conversions comme le Buddha. Il pourra, sans entrer dans l'extase, connaître à la distance d'un yeou-siun 曲句 (yojana) les pensées (2) des êtres vivants. Pour enseigner les règles du dhyāna, il sera le premier de tous. Par des conversions de toute sorte, il fera œuvre de Buddha. » Et le Buddha dit encore à Ananda : « Vois-tu maintenant ce bois de couleur verte? » (Il dit) qu'il le voyait. Le Buddha Bhagavat ajouta : « Il se nomme le mont Yeou-lieou-man-tch'a 優留慢茶 (Urumaṇḍa) (3). (Ce sera) l'emplacement de l'a-lan-jo 阿蘭若 (araṇya) de Na-lo-po-li 那羅拔利 (Naṭabhaṭi[ka]). Pour les bâtiments et pour l'aménagement, ce sera le premier lieu de tous. On y pourra pratiquer l'extase. » Ce sont (deux) prédictions faites par le Buddha (comme celle qui te concerne).

Le roi ayant entendu ces paroles dit au sthavira:

«Ce Vénérable pur est-il déjà né?» (Yaças) répondit : «Il est né, et par la destruction des liens, il a obtenu la Voie d'Arhat. Il réside, entouré d'une multitude de

<sup>(1)</sup> A. W. K.: «Il y avait le roi-dragon nommé Apalala. Il y avait en outre le maître-potier, ainsi que le tchan-t'o-lo 拆施羅 (candāla) et le roi-dragon. » Le Divyav. et Tsa-a-han mentionnent en outre, entre le candala et le dragon, la gopali représentée dans A. W. Tch. par le mot « bœuf » qui traduit uniquement la première syllabe du mot. Sur ces conversions successives, cf. Le Nord-Ouest de l'Inde, p. 508-515 et p. 558.

<sup>(2)</sup> Je lis 想 an lieu de 相.
(3) A. W. K.: Ycon-leon-man-t'o 優樓漫晚. Ailleurs la même montagne est appelée Grande crème 大腿關 (Urumaṇḍa), cf. A. W. K. p. 52<sup>b</sup>. Le Divyāv. a tantôt Rurumuṇḍa et tantôt Urumuṇḍa. Nous adoptons par la suite cette dernière forme qui est la plus connue.

Buddha. Alors il envoya un messager dire au Vénérable Upagupta: «Voici que je désire, ò Vénérable, aller vous visiter et vous interroger. Le Vénérable, à ces mots, se dit en lui-même: «Si je laisse le roi venir dans ce royaume dont le territoire est étroit, il y aura une foule de malheureux. Il faut que je me rende (chez le roi). » Le Vénérable ayant alors rassemblé des barques fit un grand radeau large de douze yojana, et ayant monté sur ce radeau avec les 18.000 Arhat, il se rendit à la ville de Pațaliputra. On avertit le roi que le Vénérable [Upa]gupta arrivait en personne pour l'avantage et l'utilité du roi et qu'il avait la Grande Prospérité pour pilote de sa grande

<sup>(1)</sup> Les autres recensions n'ont rien de pareil. Un peu plus loin, dans A. W. K. (p. 33° col. 10), il est dit que l'esprit d'Upagupta est fait de diamant ». Dans le *Divyāv.*, c'est le corps d'Upagupta qui est vajramayam.

barque (1). A cette nouvelle, le roi tout joyeux détacha son collier valant cent mille onces d'or et le donna en récompense à celui qui l'avertissait.

Il ordonna à ceux de sa suite de proclamer à son de tambour l'édit suivant : « Que ceux qui désirent obtenir de grandes richesses et renaître parmi les deva, et qui veulent être délivrés et voir le Tathāgata, viennent ensemble faire offrande à Upagupta. » Et il récita la gāthā suivante :

« Que tous les êtres qui désirent voir le plus Vénérable d'entre les bipèdes, le Grand Compatissant, le Héros, celui qui s'est éveillé sans maître et dont l'enseignement, pareil à celui du Buddha, éclaire les trois mondes, qu'ils se rassemblent tous ici et aillent à sa rencontre. »

Le roi ayant récité cette gāthā, fit orner la ville et nettoyer les rues. Accompagné de la foule de ses ministres et de tous les habitants, marchant au son des instruments et à travers toute sorte de parfums, il sortit de la ville de Kusumapura Æ € (Paṭaliputra) et s'étant avancé à une distance d'un demi yojana, il vit venir le Vénérable entouré de dix-huit mille Arhat groupés en forme de demilune. Le roi descendit alors de son éléphant. Ayant posé un pied sur la barque et l'autre pied sur le sol, il accueillit le Vénérable Upagupta. Le roi se prosterna humblement. Des cinq parties de son corps il toucha la terre. Ayant baisé (2) les pieds du Vénérable, il se leva, et le regard tourné respectueusement vers le visage du Vénérable, les mains jointes, il dit : « Maintenant, j'ai soumis

<sup>(1)</sup> Cette phrase obscure paraît due à une interprétation erronée de l'original sanskrit. Au passage correspondant du Diviyāv., Upagupta est appelé çāsanakarnadhārah « qui a pour pilote (de sa barque) la Loi ». A. W. K. : « La Loi du Buddha est semblable à une barque. O roi, c'est en faisant le bien qu'on peut traverser directement la mer des trois mondes et atteindre à la rive du Non-être. »

<sup>(2)</sup> Le mot est pris au sens de « baiser », conformément au Divyāv. A. W. K. : « de la langue, il lécha les deux pieds ».

et détruit tous les rebelles; j'ai conquis le Jambudvipa: villes, montagnes, mers, richesses, tout l'univers. Il n'est pas une de mes heures de joie (passées) qui vaille l'heure présente où je vous vois de mes yeux, ô Vénérable! Pour quelle raison? C'est que maintenant, vous voir, ô Vénérable, c'est voir le Buddha. » Pénétré de foi et de respect envers les Trois Joyaux, il récita les gāthā suivantes:

Bien que le Buddha soit entré dans le nirvana, vous remplissez son office, vous vivez, ô Vénérable. Le soleil de la Sapience s'est couché; ô Vénérable, vous perpétuez la grande lumière. Maintenant, donnez moi je vous prie votre enseignement, j'y conformerai ma conduite.»

Alors le Vénérable caressa de la main droite le sommet de la tête du roi, et répondit en prononçant les gathā suivantes:

- Soyez prudent et craignez; gardez-vous de vous relâcher! La dignité royale et les richesses sont difficiles à conserver. Chacun doit prendre refuge dans le nirvāna. En ce monde, nul ne demeure constamment. Les Trois Joyaux sont difficiles à rencontrer; les ayant rencontrés honorez-les toujours et sans cesse. (1)
- « Sachez, grand roi, que le Buddha vous a transmis la Loi exacte et me l'a transmise aussi à moi. Nous devons ensemble la protéger et la maintenir fermement ». Le roi prononca encore ces gāthā:
- c Ce dont le Buddha m'avait chargé, je l'ai fait. (J'ai érigé) toute sorte de stūpa et de temples semblables aux forêts des montagnes (2). J'y ai placé libéralement des oriflammes, des banderolles et des parasols précieux. Je les ai tous ornés de nombreux joyaux. Afin de parer et

<sup>(1)</sup> Les vers 3 et 4 ne se retrouvent ni dans le *Divyāv*. ni dans A.W.K., tandis que les vers 1, 5, 6, sont communs aux *Divyāv*., A.W.K. et A. W. Tch.

<sup>(2)</sup> Divyāv. : giriçrngakalpa « semblables aux sommets des montagnes ». Le traducteur de A.W.Tch. a peut-être compris que les stūpa étaient aussi nombreux que les arbres des forêts. La métaphore manque à A.W.K.

de purifier au plus haut point la vaste terre, j'ai distribué les reliques dans le Jambudvīpa. Mon propre corps, femmes, enfants, trésors, palais et demeures, mon peuple et toute la vaste terre, je les donnerai pour honorer le Buddha, la Loi, et le Samgha des bhikṣu.»

La Vénérable le loua en disant : « C'est bien, c'est bien, grand roi! Il convient d'agir ainsi. Au prix de son corps, de sa vie et de ses biens (1), il convient d'affermir la Loi. Par la suite on n'a point de regret et l'on renaît chez les dieux.» Après que ces paroles furent prononcées, le roi pria le Vénérable d'entrer dans le palais, prépara pour lui un lit de repos et, soutenant le Vénérable, le fit asseoir sur ce siège. Son corps était doux comme le tou-lo-mien 性深鏡 (2). Le roi, joignant les mains, dit au Vénérable : « Votre vénérable corps est doux comme le tou-lo-mien, mais moi, qui ai peu de mérite, mon corps est grossier, âpre au toucher. » Le Vénérable répondit : « Jadis, quand j'ai fait des offrandes, j'ai toujours donné des objets purs et incomparables. Je ne me suis jamais servi de terre pour faire une offrande. » Le roi dit : « Jadis, étant petit, simple et ignorant, j'ai rencontré le Buddha Bhagavat dont le champ de mérite est sans égal, et je lui ai donné de la terre. Telle est à présent ma rétribution. » Le Vénérable dit, montrant un visage affable :

- (1) A. W. K. est ici d'accord avec A. W. Tch. Le Divyāv. paraît aberrant, mais il ne donne aucun sens acceptable, comme il ressort de la traduction de Burnouf: « Celui qui emploie son corps au profit de ce qui est réellement essentiel, et qui se sert des objets matériels pour soutenir sa vie (?), ne se lamentera pas quand son temps sera venu, et il ira dans la demeure désirée des dieux. » Le texte du Divyāv. doit donc être corrigé: ye sāram upajīvanti kāyād bhogaiç ca jīvitāt. « Celui qui emploie son corps, ses biens, sa vie, au profit de ce qui est réellement essentiel. . . . »
- (2) Sur l'expression tou-lo-mien qui désigne une fine étoffe de coton (skr. tūla), ef. Tchou-fan-tche trad. Hirth-Rockhill, p. 219. La présence de ce terme dans A. W. Tch. prouve qu'il est beaucoup plus ancien en chinois que ne le pensaient Hirth et Rockhill.

«Celui dont le champ de mérite est incomparable peut faire en sorte que, pour un don de terre, la rétribution soit noble et précieuse. » Le roi en entendant ces paroles ressentit une joie qu'il n'avait jamais éprouvée. Il ordonna aux ministres : « Parce que j'ai donné de la terre j'ai obtenu d'être un roi qui fait tourner la roue. Pour cette raison, il faut d'un cœur zélé, faire des offrandes aux Trois Joyaux.» Le roi dit au Vénérable : « Dans les régions parcourues par le Buddha, aux lieux où il a passé et où il a séjourné, je veux partout élever des stupa. Pour quelle raison? Afin qu'à l'avenir les êtres vivants aient la foi et le respect. » Le Vénérable le loua en ces termes: « C'est bien, c'est bien! Grand roi! Il faut maintenant que j'aille vous indiquer tous ces lieux. » Le roi fit toute sorte d'offrandes au Vénérable Upagupta : fleurs odorantes, colliers, parfums mêlés, onguents. Il rassembla les quatre corps de troupes et se rendit en cortège avec (Upagupta) au jardin de Lin-meou-ni 林 牟足(1). Le Vénérable élevant la main l'indiqua au roi en disant : « Voici le lieu où est né le Buddha.» Le stupa qu'on y a élevé est le premier de tous. C'est ici que le Buddha dont la vue est excellente, fit sept pas le jour même de sa naissance. Il contempla de toutes parts les quatre régions et, levant la main, s'écria : « Voici ma dernière existence, ma dernière réincarnation. » Le roi, ayant entendu ces paroles, toucha le sol avec les cinq parties de son corps; il se prosterna respectueusement et joignant les mains, il pleura. Puis il récita ces gāthā:

« Ils s'étaient acquis des mérites supérieurs et d'heureux avantages, ceux qui ont pu voir le Muni-Bhagavat, qui en outre ont vu le Buddha au lieu de sa naissance, et qui ont pu entendre les paroles qu'il a dites. Moi qui n'ai pas de mérites supérieurs, je n'ai pas pu voir le

<sup>(1)</sup> Il s'agit certainement du bois de Lumbinī comme l'attestent le Divyāv. et A. W. K. Lin-meou-ni suppose un original \*Lummunī == \*Lumminī.

Bhagavat; je n'ai pu le voir nouveau-né ni entendre ce qu'il a dit ».

Ensuite le Vénérable Upagupta indiqua au roi le lieu où Mo-ye 摩耶 (Māyā) saisissant une branche d'arbre mit au monde le Bodhisattva. Le Vénérable, élevant la main, dit à l'esprit de l'arbre an-lo 苍羅 (āmra): « Vous qui avez vu le Buddha, il vous faut maintenant manifester votre corps et le montrer au roi pour que, le roi vous ayant vu, sa foi en soit augmentée. » Alors l'esprit de l'arbre manifesta son corps. Le Vénérable [Upa]gupta dit au roi : « Cet esprit de l'arbre a vu le Buddha au moment de sa naissance. » Alors le roi joignit les mains et, tourné vers l'esprit de l'arbre, il prononça cette gāthā : « L'avez-vous vu l'Orné, au moment de sa naissance,

«L'avez-vous vu l'Orné, au moment de sa naissance, lui dont le corps était marqué des signes et des sous-signes. Avez-vous vu ses yeux longs et larges, ses yeux semblables au sépale de la fleur de lotus? L'avez-vous entendu parler d'une voix douce, ce roi des bœufs?»

Alors l'esprit de l'arbre répondit en prononçant cette  $g\bar{a}th\bar{a}$ :

«Je l'ai vu, lui qui avait la couleur de l'or, lui le plus noble des bipèdes. Levant le pied, il fit sept pas. J'ai entendu la voix du Bhagavat.»

Le roi demanda encore : « Au moment de la naissance de l'Orné, que se passa-t-il ? « L'esprit de l'arbre répondit : « C'est ce que la parole ne peut traduire ; c'est ce que les mots ne peuvent exprimer! Je vais maintenant en parler brièvement. » Alors il prononça cette gāthā :

« Son corps émettait une clarté de la couleur de l'or; les hommes et les deva se réjouissaient à sa vue; la vaste terre ainsi que les montagnes trembla (jusqu'aux rives de) l'océan, semblable à un bateau sur les flots de la mer. »

Le roi déposa en ce lieu cent mille onces d'or, et ayant élevé un stupa, il partit. Le Vénérable conduisit ensuite le roi à la ville de Kia-p'i-lo 迦毗羅 (Kapila [vastu]). Ayant levé la main droite, il dit : « Voici le

lieu où l'on apporta le Bodhisattva pour le montrer au roi Bouillie-pure (Çuddhodana). Puis il montra le lieu où l'on sacrifiait aux dieux des Çākya. Alors on fit entrer le Bodhisattva pour sacrifier à ces dieux, mais les statues des dieux de bois et de boue vinrent toutes le vénérer, s'incliner et se prosterner devant lui. Le roi Chou-t'eou-t'an 契項 恒 (Çuddhodana), pour cette raison, l'appela Dieu parmi les dieux (1).

Puis il montra le lieu où l'on manda les maîtres-devins pour examiner la physionomie du Bodhisattva, le lieu où le rsi A-sseu-t'o 阿斯隆 (Asita) examina la physionomie du Bodhisattva, (et vit) qu'il serait certainement un Buddha. Ensuite il montra au roi le lieu où Po-cho-po-t'i 波昆波堤 (Prajapatī) éleva le Bodhisattva. Et il montra le lieu où le Bodhisattva apprit à écrire, le lieu où le Bodhisattva montait à éléphant, le lieu où il apprit à monter à cheval, le lieu où il apprit à monter sur un char, le lieu où il apprit à tirer de l'arc, le lieu où le Bodhisattva se reposait, le lieu où le Bodhisattva se reposait, le lieu où le Bodhisattva fut dégoûté (du monde) par le spectacle de la vieillesse, de la maladie, de la mort et de la naissance. [Puis il alla (avec le roi) dans la forêt] (2).

Ensuite il conduisit le roi à l'arbre Jambu et, élevant la main, il le lui montra en disant T'est ici que le Bodhisattva s'assit à l'ombre, et que par réflect détachant du désir, de la méchanceté et du péché, il l'intuition, entra dans la contemplation, renonça à la naissance, fut satisfait et joyeux et parvint au premier degré du dhyāna. L'arbre détournant son ombre, celle-ci ne

<sup>(1)</sup> Divyāv.: Devātideva; A. W. K.: « dieu des dieux ».

<sup>(2)</sup> Dans la version chinoise, le membre de phrase entre crochets se trouve après les mots « s'assit à l'ombre ». C'est probablement une interversion due à l'erreur d'un scribe. J'ai rétabli l'ordre logique conformément au texte du *Divyāv*.

s'écarta point du (Bodhisattva). Alors le roi (Çuddhodana) touchant la terre avec les cinq parties de son corps, se prosterna devant le Bodhisattva.

Il montra aussi la porte de la ville et dit au roi: c C'est par ici que le Bodhisattva entouré de cent mille deva sortit de Kapila[vastu]. » Il lui montra encore le lieu où le Bodhisattva remit son cheval et son collier à Chandaka et le congédia. Puis il montra le lieu où le Bodhisattva entra scul dans le bois. Puis il montra le lieu où le Bodhisattva ayant coupé sa chevelure avec un couteau la jeta en l'air et où Çakradevendra la reçut respectueusement. Puis il montra le lieu où le Bodhisattva, en échange de son vêtement précieux, reçut d'un chasseur un kia-cha 袈裟 (kāṣāya). Puis il montra l'endroit où le roi Vimbasara invita le Bodhisattva en lui offrant la moitié de son royaume. Puis il monta le lieu où le Bodhisattva rencontra A-lan Kia-lo 阿蘭加羅 (Ārāḍa Kalāma) et Tut'con Lan 被頭藍 (Udra[ka] Rāma) (1). Puis il montra le lieu où le Bodhisattva pratiqua les austérités pendant six ans. Et il récita cette gāthā:

« Pendant six ans le Bodhisattva sædivra aux austérités, se conchant sur la cendre et sur des épines. Ayant re-connu que c'était mal se do conduire et que ce n'était pas la voie véritable. il deo renonça à l'ascétisme et pratiqua la vraie Loi.

les mots re ne encore le lieu où le Bodhisattva reçut de parlan-t'o-po 難陀跋 (Nandaba[la] et de Nan-t'o 難陀 (Nanda) une bouillie de riz au lait aux cent savenrs (2). Puis il montra le lieu où le Bodhisattva s'avança vers l'arbre de Bodhi. Dans ces lieux que le Vénérable lui indiquait, le roi éleva partout des stupa.

<sup>(1)</sup> Diryāv. Ārāda et Udraka; A.W.K. a omis le premier nom et transcrit le second: Yu-t'eou Lan-fou 蒙頭藍弗 (Udra[ka] Rāmaputra).

(2) Diryāv.: « une offrande de miel et de lait qui se multiplia en

dix offrandes r. A.W.K.: creçut seize fois une bouillie de riz au lait r.

Le Vénérable lui montra en outre le lieu où le roidragon Kia-lo mu (Kala) (1) loua le Bodhisattva. Làdessus, le roi se prosterna aux pieds du Vénérable, puis joignant les mains, il dit : «Je désire maintenant questionner le roi-dragon Kala sur les circonstances dans lesquelles il a vu le Buddha.» Alors le Vénérable dit au roi-dragon : «Vite apparais! Vite apparais! Le roi veut t'interroger sur ce qui s'est passé lorsque tu as vu le Buddha.» Alors le roi-dragon apparut, et s'étant approché du Vénérable, il joignit les mains et dit : «O Révérend! qu'ordonnez-vous?» Le Vénérable dit au roi : «Celui-ci est le roi-dragon Kala qui récita une gāthā à la louange du Buddha.» Alors le roi joignit les mains et prononça cette gāthā:

« Vous l'avez vu le Bhagavat sans supérieur, dont le teint resplendissait comme l'or et dont le visage ressemblait à la pleine lune. Exposez-moi pour une faible part (les qualités) de Celui qui a les dix forces (Daçabala) et quelle était sa splendeur lorsqu'il s'avança vers l'arbre de Bodhi. »

Le roi-dragon répondit : « Pour ce qui est de sa splendeur, aucune parole ne peut l'exprimer. Maintenant je vais en parler brièvement. Et il prononça cette gāthā:

Quand les pieds du Buddha touchaient le sol, les montagnes et les fleuves de la vaste terre boudissaient très haut, et de six manières la terre tremblait. L'éclat du corps du Tathāgata éclipsait celui de la lune et du soleil, éclairait les dix régions et profitait à tous. »

Ayant élevé un stupa en ce lieu, le roi s'éloigna. Alors avec le Vénérable il s'avança vers l'arbre de Bodhi. Le Vénérable élevant la main, le montra au roi et dit : « C'est ici que le Bodhisattva prenant la Compassion pour alliée, mit en déroute les forces de Mara et devint Anuttara-samyak-sambuddha. » Alors en ce lieu le roi éleva un stupa. Il y

<sup>(1)</sup> Divyāv.: Kālika; A. W. K. Kia-li 迦梨 (Kāli[ka]).

fit une offrande de cent mille onces d'or. « C'est ici que les quatre deva Rois des deva 天王天 offrirent au Buddha quatre pātra 鉢. Le Tathāgata les reçut et les frappant de la main, il les transforma en un seul pātra. » (1) Puis il montra le lieu où les cinq cents marchands donnèrent à manger (au Buddha). Il montra encore le lieu où le Bodhisattva se rendit chez la femme de Bénarès. Puis il montra le lieu où un brahmane loua le Buddha. Le roi dans tous ces lieux éleva des stupa. Puis le Vénérable conduisit le roi dans le bois du Vieux Rsi, et élevant la main droite, il dit : « C'est ici que le Tathagata fit tourner la roue de la Loi. » Le roi en ce lieu éleva un stupa et donna cent mille onces d'or. (Le Vénérable) montra en outre le lieu où le Tathagata sauva mille brahmanes. Il montra encore le lieu où le roi Vimbasara entendit la Loi et put voir les Vérités, celui où 84.000 Rois des deva éloignant l'impureté et écartant la souillure obtinrent dans sa pureté l'œil de la Loi, et aussi le lieu où d'innombrables brahmanes et maîtres de maison obtinrent (le fruit) de Çrotāpanna. Et il montra aussi le lieu où Çakradevendra fut converti. Et il montra le lieu où le Tathagata fit des transformations surnaturelles. Et il montra le lieu où le Tathagata redescendit après être monté au ciel des Tao-li 例 利 (Trāyastrimça) pour prêcher la Loi à sa mère. Dans tous les lieux indiqués précédemment, le roi éleva des stupa précieux. Le Vénérable conduisit encore le roi à la ville de Kiu-che-na 均 尹那 (Kuçi-nagara). Élevant la main, il dit : « C'est ici que le Tathagata entra dans le nirvāņa après avoir achevé les conversions qu'il avait à faire. » Le roi en entendant ces paroles fut accablé de chagrin et s'évanouit. Avec de l'eau

<sup>(1)</sup> A. W. K.: « C'est ici que le Buddha reçut des quatre Rois des deva 天王 quatre pātra et qu'il les réunit en un seul pātra. » Divyāv.: « bhagavāū caturnāṃ mahārōjānāṃ sakaçāc catvūri çailamayāni pātrāṇi grahāyaikaṃ pātram adhimuktam (cor. adhiyuktam).

on lui aspergea le visage, en sorte qu'il reprit connaissance. Il offrit cent mille onces d'or et éleva un stupa en cet endroit. Alors, joignant les mains, il se prosterna respectueusement aux pieds du Vénérable. Il dit encore : « Je veux maintenant honorer les stupa des grands disciples Auditeurs du Buddha. » Le Vénérable le loua en disant : « C'est bien! C'est bien! O roi, vous êtes capable d'éprouver ces profonds sentiments de foi et de respect. » Alors il conduisit le roi dans le bois de Tche-t'o 京氏 定 (Jetavana), et élevant la main, il lui dit : «Grand roi! Ceci est le stupa de Chö-li-fou 含利弗 (Çariputra). Il faut que vous fassiez une offrande. » Le roi demanda : « Quels furent ses mérites?» Le Vénérable répondit : « Il fut le premier des grands chefs de la Loi du Bhagavat. Il fut capable de faire tourner la roue de la Loi. Le Tathagata a déclaré : «Il est le premier de ceux qui possèdent la sagesse. La sagesse de la totalité des êtres vivants, en exceptant le Tathāgata, n'égale pas la seizième partie (de sa sagesse.) » On ne peut en parler qu'en abrégé. Qui pourrait exposer complètement le trésor de sa sagesse?» A ces mots, le roi se réjouit et il offrit cent mille onces d'or à ce stupa. Alors ayant adoré Çariputra il prononça cette  $g\bar{a}th\bar{a}$ :

« Il était affranchi des liens de l'existence; sa renommée emplit le monde; parmi ceux qui ont la sagesse il est le premier de tous. »

Puis le Vénérable montra au roi le stūpa de Mou-kien-lien 目捷連 (Maudgalyāyana) et dit au roi d'y déposer une offrande. Le roi demanda encore : « Quels furent ses mérites? » Le Vénérable répondit : « Le Tathāgata a déclaré qu'il était le premier de ceux qui ont des pouvoirs surnaturels 神足 (rddhipāda). De son pied droit, il put ébranler le palais de Çakradevendra. En outre il put soumettre les deux rois-dragons Nan-t'o 難陀 (Nanda) et Po-nan-t'o 拔難陀 (Upananda). Je le dis en abrégé. On ne peut par des paroles atteindre l'autre rive de (cet océan qu'est) son mérite. Le roi offrit à ce stūpa cent

mille onces d'or. Le roi joignit alors les mains et prononça cette  $g\bar{a}th\bar{a}$ :

« J'adore le célèbre (Maudgalyayana), le premier de ceux qui ont des pouvoirs surnaturels. Il s'est affranchi de la naissance, de la vieillesse (1), du chagrin et de la douleur. » Ensuite il montra au roi le stūpa de Kia-ye m 

(Kāçyapa). Ayant élevé la main, il dit : « Ceci est le

Ensuite il montra au roi le stūpa de Kia-ye 迪 葉 (Kāçyapa). Ayant élevé la main, il dit : « Ceci est le stūpa de Mahakāçyapa. Il faut également faire ici une offrande. » Le roi demanda : « Quels furent ses mérites? » Le Vénérable répondit : « Il eut peu de désirs et sut se contenter de peu. Il fut le premier de ceux qui pratiquent les t'eou-t'o 頁 (Chūta) (2). Le Tathagata partagea avec lui son siège et l'y fit asseoir. Le Buddha se dépouilla de son vêtement et le donna à Kāçyapa. Il eut pitié des misérables et des affligés; il protégea et maintint la Loi du Buddha. Maintenant je vous en parle en abrégé. Qui pourrait exprimer entièrement le mérite de ses austérités? » Le roi offrit cent mille onces d'or au stūpa de Kaçyapa. Alors joignant les mains il prononça cette gāthā:

« Assis dans les cavernes des montagnes, évitant les querelles, étranger à toute colère, il pratiquait constamment le dhyāna et l'extase. Il avait peu de désirs et savait se contenter de peu. Son mérite était incomparable. Maintenant je l'honore (en inclinant) la tête. De tout cœur je me prosterne devant lui. »

Puis il montra au roi le stupa de P'o-kiu-lo 奖的羅 (Vakkula) (3) et lui conseilla de faire une offrande. Le roi dit : « Quels furent ses mérites? » Le Vénérable répondit : « Le Tathagata l'a désigné comme le premier de ceux qui sont exempts d'infirmités et qui ont peu de désirs.

<sup>(1)</sup> A. W. K. et les trois éditions chinoises de A. W. Tch. ont ici « la mort » tandis que le *Diryav*. et l'édition coréenne de A. W. Tch. ont « la vieillesse ».

<sup>(2) «</sup>A. W. K. «la pratique pénible des l'eou-l'o 頭度 (dhūta)». Diryār.: «dhūtaguṇavādinām».

<sup>(3)</sup> Diryūr.: Vatkula. A. W. K.: Po-kiu-lo 薄 拘羅.

Il n'enseigna jamais aux hommes une  $g\bar{a}th\bar{a}$  de quatre  $p\bar{a}da$  (1). » Alors le roi fit déposer par ses gens une pièce d'or sur ce  $st\bar{u}pa$ . Les conseillers dirent au roi : C'est également le  $st\bar{u}pa$  d'un respectable Arhat. Pourquoi n'offrir qu'une seule pièce? » Le roi répondit : « Parce qu'il s'est sauvé lui-même et n'a pas pu sauver les autres hommes (2). Voilà pourquoi je ne lui donne qu'une seule pièce. » Le génie du  $st\bar{u}pa$  refusa et rendit (la pièce) au roi. Les conseillers dirent encore : « Il a vraiment peu de désirs. Il n'a même pas pris une pièce! »

Alors le Vénérable montra encore au roi le stupa de A-nan 阿難 (Ānanda) et il dit au roi de faire une offrande. Le roi dit : « Quels furent ses mérites? » Il répondit : « Le Tathagata l'a désigné comme le premier de ceux qui maintiennent en totalité (la Loi). Il a retenu la Loi du Buddha. La force de sa pensée, sa sagesse et l'étendue de son savoir (3) étaient comparables à l'océan. Ses paroles étaient belles et merveilleuses; il était honoré par les hommes et par les dieux. Il était capable de connaître les intentions du Buddha. Il était parfaitement bon et plein de mérites. Il était la cassette renfermant la multitude des dharma.» Le roi, ayant entendu ces paroles, fut au comble de la joie. Il offrit à ce stupa un koți d'onces d'or. Les grands dignitaires lui demandèrent : « Pourquoi, de toutes les offrandes, faites vous ici la plus riche? » Le roi dit : « C'est parce qu'il a maintenu en totalité le corps de la Loi. Ce qui a permis à la Loi de briller jusqu'à ce jour

<sup>(1)</sup> A. W. K.: «Il ne dit jamais aux hommes un ou deux pāda de la Loi.» Il faut interpréter de la même façon la phrase correspondante du Divyāv.: api ca na tena kasyacid dvipadikā (sic) gāthā çrāvitā. Burnour avait compris: « mais le Sthavira n'ajouta pas pour ce sage la stance formée de deux Pâdas. »

<sup>(2)</sup> On voit déjà poindre ici la doctrine du Grand Véhicule. Il ne suffit pas de faire son salut, il importe en outre de sauver les autres hommes.

<sup>(3)</sup> Littéralement : la qualité « d'avoir beaucoup entendu ».

sans s'éteindre, c'est la puissance d'Ānanda. Aussi vrai que le pas d'un bœuf ne peut contenir l'eau de l'océan, la mer de la sagesse du Buddha, Ānanda put la contenir (1). C'est pourquoi, de toutes les offrandes, je fais ici la plus importante. » Quand le roi eut achevé de faire des offrandes aux stūpa des grands disciples Auditeurs, il se réjouit, honora les pieds du Vénérable, et joignant les mains, prononça respectueusement les gāthā suivantes:

«En faisant cent mille offrandes, j'ai obtenu d'être un homme. Maintenant que je le suis, ce n'est pas en vain que j'ai reçu ce corps. J'ai rencontré un excellent champ de mérite; j'ai complètement réalisé ce qui est pour l'homme le Fruit. Au moyen de richesses dangereuses et fragiles j'ai accompli et affermi la Loi. Les stūpa que j'ai érigés ornent le Jambudvīpa comme le nuage blanc orne l'espace. J'ai rencontré la Loi du Buddha qui est parfaitement pure (2). » Ayant récité ces gāthā, il se prosterna et se retira (3).

Bien que le roi Açoka eût donné cent mille pièces d'or à chacun (des quatre stapa) : le stapa du lieu où naquit le Buddha, le stapa de l'arbre de Bodhi, le stapa

- (1) L'éloge est atténué dans le Divyāv. : « De même que pour avoir de l'eau de l'Océan, personne ne va chercher dans le pas d'une vache; ainsi c'est après avoir reconnu son naturel et sa condition que le souverain maître a consacré ce Sthavira comme le dépositaire des Sūtra. »
- A. W. K. va jusqu'à contredire A. W. Tch. : « De même que l'eau du pas d'un bœuf n'égale pas l'Océan, l'eau de la sagesse d'Ānanda n'égale pas la mer de la sagesse du Buddha. »

Il semble que la comparaison de la sagesse d'Ananda avec celle du Buddha parut de bonne heure excessive à ceux qui révisaient le texte des avadāna. Pour la comparaison avec la trace d'un bœuf, cf. Chavannes, Cinq cents contes, I, XIV.

- (2) Il n'est pas question de « nuage blanc » dans les stances correspondantes de A. W. K.
- (3) Ici commence dans l'A. W. K. un nouvel avadana qui a pour titre : « Offrandes à l'arbre de Bodhi. »

(du lieu) où il fit tourner la roue de la Loi et le stupa du nirvāņa, c'est le stūpa de l'arbre de Bodhi qu'il vénérait davantage. Pour quelle raison? Parce qu'en cet endroit le Buddha devint le Parfaitement Éveillé. Par la suite, les joyaux précieux qu'il acquérait, (le roi) les offrait constamment au stūpa de (l'arbre de) Bodhi. La première épouse du roi, Ti-chö-lo-tch'a 帝含羅又 (Tiṣyarakṣita) se dit en elle-même : «Les beaux joyaux que le roi acquiert, il les donne tous à (l'arbre de) Bodhi. Il ne m'en est pas donné. » Alors elle dit au candāla Moteng-k'ia 摩登伽 (Matanga) (1): « Pouvez vous de ma part, lui nuire par envoûtement? » Il répondit : « Si vous me donnez de l'or, je pourrai le détruire. » Alors elle lui promit des pièces d'or. Mataiga ne révéla pas ses intentions. Il se fit conduire à cet arbre de Bodhi, puis il y attacha un fil ensorcelé et lia l'arbre de Bodhi, se proposant de le tuer par l'effet des incantations. Peu à peu (l'arbre) se dessécha. Les gardiens royaux préposés à l'arbre vinrent avertir le roi : «Voici que l'arbre de Bodhi est sur le point de se dessécher. » Alors ils prononcèrent cette gāthā:

« En ce lieu le Tathagata s'est éveillé à la connaissance du monde. Il est parvenu à la Voie de la Bodhi. Il a obtenu l'Omniscience. Voici que cet arbre dépérit. Peu à peu il se dessèche. »

Le roi ayant entendu ces paroles, s'évanouit et tomba sur le sol. Avec de l'eau on lui aspergea le visage et longtemps après, il revint à lui. Il dit en pleurant : « Pour moi, la vue du roi des arbres était comme la vue du Buddha. Si l'arbre de Bodhi périt, je mourrai certainement. » Tisyaraksita dit au roi : « Bien que l'arbre de Bodhi meure, je pourrai toujours faire le bonheur du

<sup>(1)</sup> Divyāv.: Mātangī. A. W. K.: une femme tchan-t'o-li 南 定 利 (caṇḍālī). A.W. Tch.: caṇḍāla Mātanga. A l'origine de ces leçons toutes différentes, on peut supposer un original: caṇḍālī Mātangī.

grand roi. » Le roi dit : «L'arbre de Bodhi (le pouvait) mais non pas une femme! C'est là que le Buddha obtint la Voie sans supérieure. » A ces mots, Tisyaraksitā fut émue de respect et de regret. Elle dit à Mātanga: « Pouvezvous maintenant faire revivre comme auparavant l'arbre de Bodhi? » Il répondit: « S'il n'est pas encore complètement desséché et qu'il lui reste encore un peu de vie, je pourrai le rétablir dans son premier état. » Alors il dénoua le fil qu'il avait lié en prononçant des incantations. Avec persévérance il l'arrosa de mille vases de lait. Au bout de peu de temps, l'arbre revécut comme autrefois. Les gardiens royaux préposés à l'arbre revinrent dire au roi : « L'arbre revit; il n'est plus différent de ce qu'il au roi : « L'arbre revit; il n'est plus différent de ce qu'il était auparavant. » A ces mots, le roi fut transporté de joie. Il se rendit auprès de l'arbre de Bodhi, contempla l'arbre et dit : « Ce que le roi Vimbasara et les autres n'ont pu faire, maintenant je le ferai de deux façons. De quelles façons? D'une part, je ferai mille vases précieux que j'emplirai de liquide parfumé pour arroser l'arbre de Bodhi; d'autre part, je ferai une immense assemblée du pan-chöyu-chö 般遮子瑟 (pañcavarṣa).» Alors le roi fit faire mille vases précieux en or, en argent et en vaidūrya; il les remplit d'un liquide parfumé et en arrosa l'arbre; en même temps, il l'orna de nombreuses guirlandes de en même temps, il l'orna de nombreuses guirlandes de fleurs, de parfums en poudre et d'onguents. Le roi s'étant baigné et vêtu de vêtements neufs et purs se soumit aux huit observances du jeûne, monta sur une terrasse élevée, et contempla de toutes parts les quatre régions en disant :

« O multitude des Auditeurs disciples du Buddha; vous qui pratiquez les vues exactes et qui par vos racines (de bien) et la méditation détruisez les liens du désir, vous qui méritez d'être honorés par les hommes, les deva et les a-sieou-lo méditation, veuillez venir me voir par compassion pour moi; agréez mon invitation.

« Vous tous qui, vous plaisant dans le dhyāna et l'extase, êtes parvenus à la sagesse, membres du sangha

qui avez la Délivrance, vrais Fils incomparables qui avez reçu une (nouvelle) vie dans la Loi du Bien parti (Sugata), par compassion, agréez mon invitation.

- « Vous qui demeurez au Ki-pin (Cachemire) et qui jour et nuit êtes exempts de crainte; et vous, saints de Mo-ho-p'o-na 摩訶婆那(Mahavana) et de Li-yue 離 起 (Revata) (1), daignez aussi par compassion agréer mon invitation.
- « Vous qui habitez les lieux escarpés voisins du grand lac A-neou 阿縣 (Anava[tapta]) et qui demeurez au bord des fleuves, dans les ravins des montagnes, et dans la grotte de Chö-li 会利 (2), vous qui habitez les monts des Parfums (Gandha[mādana]), daignez par compassion agréer mon invitation (3). »
- (1) Sur l'emplacement de ces deux localités, cf. Sylvain Lévi, Catalogue géographique des yakşa, p. 55 et suiv. Après Mahāvana, A. W. K. mentionne la Forêt sombre Richt (Tāmasavana). C'est le premier lieu visité par le Buddha dans son voyage au Nord-Ouest (Le Nord-Ouest de l'Inde... dans Jour. As. 1914, 2, p. 508). Le Divyāv. nomme successivement Tāmasavana, Mahāvana et Revata. Burnouf a fondu à tort les deux premiers noms en un seul : « la forêt sombre de Mahāvana. »
- (2) A. W. K.: le palais de Chö-li-cha 会 利沙; Diryāv.: « le palais aérien de ('airīṣaka. » Ce nom fait probablement allusion à la demeure céleste plantée de çirīṣa qui est désignée dans plusieurs récits du premier Concile comme le séjour de l'Arhat Gavāmpati. Cf. supra p. 28.
- (3) Bien que le roi Açoka se tourne vers les quatre points cardinaux, toutes les localités géographiques spécifiées dans ce passage sont situées en fait dans la région du Nord-Ouest. On peut expliquer cette particularité si on admet que le rédacteur du morceau se représentait naturellement les grands monastères de son pays au lieu de se placer par la pensée à Pāṭaliputra, dans le palais d'Açoka. Ceci revient à supposer que le passage en question a été incorporé à la légende d'Açoka pendant la période cachemirienne, par un écrivain qui vivait quelque part dans la région du Nord-Ouest. Le texte sanskrit correspondant (Divyāv. p. 199) favorise cette conjecture, car le début de la proclamation d'Açoka, qui ne contient aucune indication géographique, y est en prose, tandis que la suite où sont nommées des localités du Nord-Ouest est entièrement versifiée. Les stances sont même introduites par les mots api ca, transition maladroite entre le vieux fonds du récit et les vers interpolés.

Quand le roi eut fait cette invitation, les religieux qui vinrent des quatre régions furent au nombre de 300.000. Cent mille religieux étaient des Arhat; deux cent mille étaient des Crotapanna, des Sakrdagamin, et des Anagamin; il y eut jusqu'à des hommes du commun, aux mœurs pures; et tous vinrent siéger (1). Seule la place du sthavira restait inoccupée, et personne n'osait s'y asseoir. Le roi demanda au sthavira (Yaças) : « Pourquoi laisser cette place vide? » (Yaças) répondit : « Il y a un autre sthavira qui doit s'asseoir à cette place. » Le roi demanda encore : «Y a-t-il donc un autre sthavira plus grand que toi?» Ye-chö 夜会 (Yaças) répondit: «Jadis, il a été déclaré par le Buddha, que le premier de ceux qui font entendre le rugissement du lion (simhanāda) se nommait Pin-t'eoulou 賓頭盧 (Pindola) Po-lo-teou-p'o-chö 跋羅豆婆閣 (Bharadvaja). Il est plus vénérable que moi. » Quand le roi entendit ces paroles, les poils de son vêtement se hérissèrent comme un arbre kia-t'an 迦曼 (kadamba) (2) en fleurs. Il demanda en outre : « Sont-ils nombreux ceux qui ont pu voir le Tathagata?» Yaças répondit : «Il y a l'Arhat Pindola qui a vu le Buddha lorsqu'il était en ce monde. » Le roi dit : « Est-il possible de voir (cet Arhat)? » (Yaças) répondit : « Certainement, il va venir en présence du roi. » Le roi dit, tout joyeux : « J'aurai obtenu un avantage immense si maintenant, par l'effet de sa compassion pour moi, je puis, le premier, voir Pindola.» Alors, les mains jointes, il attendit, le regard tourné vers le ciel. Il vit Pindola pareil à la demi-lune (3) et semblable

<sup>(1)</sup> Le récit suivant de l'entrevue de Pindola et d'Açoka a été traduit sur le texte du *Divyāv*. dans le mémoire de Sylvain Lévi et Edulard Chavannes, Les Seize Arhat protecteurs de la Loi, p. 120.

<sup>(2)</sup> A. W. K.: les poils de son corps se hérissèrent comme la fleur de ko-t'an-p'o 河曼娑 (kadamba). A. W. K. seul est conforme au texte du Divyāv. Le traducteur de A. W. Tch. a compris qu'il s'agissait des poils du vêtement.

<sup>(3)</sup> Il ressort clairement du texte du *Divyāv*. que c'est l'escorte de Piṇḍola, qui par sa forme, est semblable à la demi-lune.

au roi des cygnes qui, accompagné de plusieurs milliers de myriades d'Arhat descendit dans l'espace et vint s'asseoir en avant du sthavira. Les 300.000 assistants se levèrent tous et lui rendirent hommage. Le roi vit Pindola, dont la tête était blanche et les sourcils épais, et dont le corps présentait les signes et les sous-signes d'un Pratyekabuddha. Alors il se prosterna devant lui en touchant la terre des cinq parties de son corps. Il baisa les pieds du Vénérable et s'étant levé, il s'agenouilla à la façon des Hou in. Il prononça cette gāthā:

«Bien que le Tathagata soit entré dans le nirvana, vous remplissez son office, vous vivez, ô Vénérable! Par compassion pour moi daignez me donner votre enseignement, j'y conformerai ma conduite (1).»

Ayant récité cette gāthā, le roi demanda au Vénérable : « Avez-vous vu le Tathāgata? » Il répondit : « Je l'ai vu. Il avait le couleur d'un monceau d'or. Son visage ressemblait à la pleine lune. Les trente-deux signes ornaient son corps. Sa voix (pareille à celle de) Brahma était profonde et merveilleuse. Le Grand Compatissant avait pour demeure une caverne. »

Le roi demanda encore: «En quels lieux l'avez-vous vu?» Le Vénérable dit: «Quand le Buddha demeurait avec les 500 Arhat, dans les résidences estivales de la ville de Rajagrha, je m'y trouvais, et je vis prospérer le champ de mérite. Dans le royaume de Çrāvastī, quand il manifesta de grandes transformations surnaturelles pour soumettre les hérétiques, les Buddha splendidement ornés qu'il fit paraître magiquement formaient une suite qui s'élevait jusqu'au ciel des A-kia-ni-tch'a 阿加森氏 (Akaniṣṭha); en ce temps-là j'y étais également. Quand, après avoir prêché la Loi pour sa mère au ciel des Trāyastrimça, le Buddha redescendit, escorté par les deva, j'y étais

<sup>(1)</sup> Açoka avait déjà prononcé une stance analogue en présence d'Upagupta. (Cf. supra p. 249.)

également. Quand il arriva au bord de l'étang de Seng-k'ia che-cha 僧 伽 尸 沙 (Saṃkāçya), j'y étais également. Quand la bhikṣuṇī Fleur de lotus (1) se transforma magiquement en un roi saint qui fait tourner la roue, et que ses 1000 fils au complet se prosternèrent aux pieds du Buddha, j'y étais également. Lorsque Sou-mo-k'ia-ti 蘇摩伽帝 (Sumagadha) dans la ville de Pleine richesse (Pūrṇavardhana?) invita le Buddha, les 500 Arhat, manifestant chacun des transformations surnaturelles, arrivèrent dans la ville de Pleine richesse. Moi, en cette occasion, je me transformai magiquement de manière à être assis dans la grotte de joyaux d'une montagne de joyaux, et je me rendis dans la ville de Pleine richesse (2). Quand le Buddha entra dans Rajagrha, il s'avançait en mendiant sa nourriture; tu lui offris de la terre. Radhagupta, les mains jointes, t'approuvait. Au moment où le Buddha fit la prédiction qui te concerne, je pus également le voir. Le roi demanda en outre : « O Vénérable, où demeuriez vous récemment?» Le Vénérable répondit : « Je demeurais dans les monts des Parfums (Gandhamādana). » Il demanda encore : « A combien se monte votre suite? » Il répondit : « Soixante-mille. Grand roi, c'est assez! Pourquoi tant de questions? Le temps est venu de donner à manger au sangha. Après le repas j'achèverai mon récit pour le roi. » Le roi dit : « Je désire suivre vos instructions, ô Vénérable! Mais que d'abord, ayant produit en moi la pensée de méditation sur le Buddha (Buddhasmrti), j'arrose l'arbre de Bodhi; ensuite je donnerai à manger au samgha. Le roi appela le wei-na (karmadāna) Sa-p'o-mi-to 薩婆 签 多 (Sarvamitra) et lui dit : « Je donne au saṃgha 100.000 onces d'or. Avec mille vases précieux pleins

<sup>(1)</sup> Diryār.: Utpalavarņā; A. W. K.: Yu-po-lo-p'an-ni-ko 鬱波羅槃尾柯 (Uppalavāmikā?).

<sup>(2)</sup> Pour les passages parallèles dans A. W. K. et Isa a-han, cf. Sylvain Lévi et Ep. Chayannes, Les Seize Arhat, p. 122 et suiv.

d'un liquide parfumé, j'arroserai l'arbre de Bodhi. Qu'on frappe le kien-tch'ouei 捷 道 (gandi). Proclamez mon nom comme celui du dānapati qui fera le pañcavarṣa.» Kunala, le fils du roi, se tenait debout à la droite (du roi) sans proférer une parole (1). Alors il leva deux doigts, (ce qui signifiait) : «Je donne le double.» A cette vuc, tout le monde se mit à rire. Le roi rit également et dit à Radhagupta : « Qui a fait cela? » (Radhagupta) répondit : « Dans la multitude des hommes, nombreux sont ceux qui sont avides de mérite.» reprit : « Je donne au sangha trois cent mille onces d'or. Avec trois mille vases précieux pleins d'un liquide parfumé, j'arroserai l'arbre de Bodhi. » Alors Kunāla, derechef, leva quatre doigts. Le roi dit à Radhagupta: « Qui donc lutte avec moi? » Radhagupta s'étant mis à deux genoux, répondit : « Qui oserait lutter avec le souverain des hommes (narendra)? Kunala est un enfant. C'est un petit garçon qui joue avec son père. » Le roi regarda vers la droite, aperçut Kunala et dit au sthavira: « J'épuiserai mon trésor (2); toutes mes femmes, mes ministres ainsi que mon propre corps, mon fils Kunāla et les autres, je donne tout aux religieux. Je désire qu'on proclame mon nom (en vue du) pañcavarsa. > Quand le don fut fait, que les religieux eurent formulé les souhaits et que les souhaits (ainsi) formulés furent agréés, (le roi) fit construire une clôture des quatre côtés de l'arbre de Bodhi. Lui-même monta dessus et, avec 4.000 vases précieux remplis d'un liquide parfumé, il arrosa l'arbre de Bodhi. Quand il eut arrosé l'arbre de Bodhi, il voulut donner à

<sup>(1)</sup> Le Divyāv. ajoute : tatkālam ca Kunālasya nayanadvayam avipannam āsīt «en ce temps-là Kunāla n'avait pas encore perdu les deux yeux. » Burnour a compris qu'il (avait déjà perdu) la vue, ce qui est impossible car dans ce récit le prince est très jeune. Il ne devint aveugle qu'après avoir gouverné Takṣaçilā.

<sup>(2)</sup> Dans le Divyāv., d'accord sur ce point avec A. W. K., le roi réserve son trésor.

manger aux religieux. Le sthavira Yaças dit : « O roi! vous avez rencontré un champ de mérite supérieur. Ne vous souciez point des différences de rang. » Le roi fit lui-même circuler les aliments. Et ainsi de suite jusqu'aux cha-mi 沙爾 (çrāmaņera). Or il y avait deux çrāmaņera qui pratiquaient la loi de concorde et de respect. L'un prit de l'orge grillé et en fit cadeau à l'autre; l'autre en retour donna également de l'orge grillé au premier. Celui-ci à son tour offrit à l'autre une galette. L'autre en retour donna également une galette au premier. Celui-ci à son tour offrit à l'autre des friandises; l'autre lui offrit des friandises pour le payer de retour. Le roi les ayant vus dit en riant : « Ils jouent comme de petits enfants. » Or le roi fit circuler les aliments jusqu'au devant du sthavira. Le sthavira demanda: « O roi! Quand vous avez vu quelque chose de mesquin, pouvez-vous ne pas en ressentir du mépris (1)? » Il répondit : « Non. J'ai vu deux çrāmaņera qui jouaient comme de petits enfants. » Le sthavira dit: « Grand roi! ne soyez pas méprisant. Ces deux crāmanera sont des Arhat qui ont obtenu la Délivrance. » Le roi ayant entendu ces paroles, se réjouit et se dit en luimême : «Je vais donner à tous les membres du sangha une pièce d'étoffe fine (2). » Or les deux crāmanera connaissant la pensée du roi, firent cette réflexion: « Maintenant nous allons faire en sorte que le roi redouble de foi et de respect. » Alors, des deux crāmanera, l'un prépara une cuve et l'autre ce qu'il faut pour teindre. Le roi l'ayant vu dit aux çrāmaņera : « Que voulez-vous faire? » Les çrāmanera dirent : « Le roi veut, à cause de nous, donner une pièce d'étoffe fine à tous les membres du sangha.

<sup>(1)</sup> On est tenté d'ajouter une seconde négation et de traduire : « Avez-vous vu quelque chose de mesquin qu'il vous soit impossible de ne pas ressentir du mépris? »

<sup>(2)</sup> Au lieu du caractère 旋 je suppose le caractère 施. A. W. K.: « J'ai fait offrande au saṃghu. Je vais en outre chercher de bons vêtements et les donner à ces deux crāmaņera. »

Maintenant nous préparons ce qu'il faut pour teindre, afin de teindre (ces étoffes). » Ayant entendu ces paroles, le roi se dit en lui-même : « Ces deux çrāmanera ont deviné ma pensée. » Le roi se réjouit fort. En touchant la terre avec les cinq parties de son corps, il honora les pieds des deux crāmanera; puis il se leva, joignit les mains et dit : « Mon entourage a obtenu de très grands avantages; il a acquis un champ de mérite supérieur. Maintenant, de tout mon pouvoir je ferai l'aumône. » Il dit aux çrāmanera : « A cause de vous, je donnerai trois vêtements à tous les membres du sangha. » Ensuite, il fit le pañcavarşa. Quatre cent mille onces d'or, le territoire de son royaume, ses femmes, ses ministres, son propre corps, son fils Kunala et les autres, ayant tout donné au sangha, il retourna chez lui (1). Après que le roi Açoka eut conçu de la foi et du respect (pour la Loi du Buddha), qu'il eut élevé au complet 84.000 stupa et fait le pancavarsa, les habitants de toutes les parties du Jambudvīpa eurent foi dans le Buddha et dans la Loi.

<sup>(1)</sup> A. W. K.: « Il donna au samgha 400.000 pièces d'or. En outre avec d'innombrables (pièces) d'or et d'argent il racheta la vaste terre, ses femmes, ses ministres ainsi que son propre corps et Kunāla.»

## Chapitre troisième (1).

## Avadāna du frère cadet du roi Açoka (2).

Une autre fois, le roi Açoka étant allé à la chasse avec Siu-ta-to, ils virent un brahmane qui se chauffait le corps avec cinq feux. Siu-ta-to conçut un sentiment de foi et de respect. Il s'approcha (du brahmane), honora ses

(1) Dans les trois éditions chinoises de A.W. Tch., c'est ici le début du chapitre II, tandis que dans l'édition coréenne le chapitre II commence au milieu de l'avadāna du roi Açoka.

La phrase qui, dans A.W. Tch., termine l'avadāna du roi Açoka est reportée dans le Divyāv. au début de l'avadāna du frère d'Açoka.

- (2) A.W.K. chap. III, p. 38<sup>b</sup> à 40<sup>b</sup>; *Divyāv.*: XXVIII; Burnour, *Introd.* p. 415 à 425.
- (3) Divyāv.: Vitaçoka; A. W. K.: P'i-to-chou-ko 叫 多 輔柯 (VItaçoka). Sur les noms donnés à ce personnage dans les différentes versions de la légende, voir Watters, On Yuän-Chwang... II, p. 94 et suivante.

pieds et lui demanda: «Depuis combien de temps vous livrez-vous à cette pratique pénible? » Il répondit : « Depuis douze ans. » — «Que mangez-vous habituellement? » Il répondit : « Je mange des fruits et des racines. » — « De quels vêtements vous couvrez-vous? » Il répondit : « Je me couvre de vêtements d'herbes. » — « De quoi est faite votre couche? » — Il répondit : « Mon lit est un tapis d'herbes. » (Siu-ta-to) demanda : « De tout ce que vous faites à présent, quelle est la chose la plus pénible? » Il répondit : « Quand je vois les animaux sauvages à l'époque du rut, le feu de la concupiscence me dévore. Voilà ce qui m'est pénible.» Siu-ta-to dit : « Vous vous couvrez de mauvais vêtements; vous vous nourrissez de mauvais aliments et vous ressentez encore le désir! A plus forte raison les çramana Çakyaputra qui se couvrent de beaux vêtements et se nourrissent de bons aliments ne peuvent-ils être affranchis du désir! Mon frère aîné, le roi Açoka ne s'en rend pas compte. Il est la dupe des cramana. » Or le roi Açoka entendit ces paroles de son frère cadet et il dit à ses ministres: « Recourons à un stratagème pour que Siu-ta-to obtienne la foi et la délivrance. » Les ministres dirent : « Nous ferons ce que le roi ordonnera. » Le roi quitta son diadème, son bandeau et sa parure; il se revêtit d'un vêtement pour le bain, entra dans la salle de bains et se baigna. Les ministres dirent à Siu-ta-to: « Si le roi mourait, vous lui succéderiez. Essayez maintenant de mettre ce diadème et ce bandeau pour voir si cela vous sied bien. » Siu-ta-to suivit leur conseil et s'étant ainsi paré, il s'assit sur le trône royal. Le roi sortit de la salle de bains. Voyant Siu-ta-to assis sur le trône royal, il lui dit : « Je ne suis pas encore mort et tu règnes déjà! » Alors il prononça ces paroles : « Qui est là! » Alors parurent des candāla; d'une main ils tenaient une épée; de l'autre main ils portaient une clochette. Ils s'avancèrent et dirent au roi : « Qu'ordonnezvous?» Le roi dit : « Voici que j'abandonne Siu-ta-to. Je vous le livre pour que vous le châtiiez. » Les ministres

dirent: « Siu-ta-to est le propre frère du roi. Veuillez lui permettre de se repentir et de se corriger de ses fautes. » Le roi dit: « Je me conforme à vos avis. Je consens à ce qu'il règne pendant sept jours; mais ensuite il sera mis à mort. » Pendant ces sept jours on lui joua cent mille airs de musique; cent mille brahmanes le louèrent, les mains jointes; cent mille concubines l'entourèrent et le servirent. Quatre candāla, les mains teintes de sang et faisant mine de vouloir tuer quelqu'un, crièrent d'une s' voix forte sur le seuil des quatre portes: « Un jour est écoulé; il reste encore six jours. Nous déchirerons ton corps; nous séparerons tes membres; nous trancherons ta vie; ta mort est prochaine. » Ils firent ainsi le premier jour et ensuite jusqu'au septième jour, ils crièrent de la même façon.

Le septième jour écoulé, on conduisit Siu-ta-to en présence du roi. Le roi interrogea son frère : « Pendant ces sept jours, n'as-tu pas été heureux à l'extrême? » Siu-ta-to répondit : « Pendant ces sept jours, mes yeux n'ont point vu les formes; mes oreilles n'ont point entendu les sons; mon nez n'a point senti les odeurs; ma langue n'a point goûté les saveurs. Pour quelle raison? J'ai vu les candāla qui criaient en brandissant l'épée » : « Depuis un jour tu règnes; il te reste six jours. » Et ainsi chaque jour jusqu'au septième. J'étais tourmenté par la fièvre de la mort. Je réfléchissais; j'avais peur; pendant les nuits entières je ne pouvais dormir. Quel était donc mon bonheur? »

Le roi dit: « Attristé à l'idée de la mort qui te ferait perdre une seule vie, tu n'as pas trouvé de bonheur dans la dignité royale. A plus forte raison (en est-il de même) des cramana Çakyaputra. Ils contemplent ces maux qui nous affligent, la naissance, la vieillesse, la maladie, la mort; les maux de ceux qui dans les enfers brûlent de diverses façons; les maux des animaux sur lesquels pèse lourdement la crainte d'être anéantis par les autres bêtes; les maux des preta qui souffrent de la faim et de la soif.

Ceux qui sont heureux parmi les hommes sont encore poursuivis par huit sortes de maux. A plus forte raison, ceux qui ne sont pas heureux. Les deva, bien qu'ils soient heureux, souffrent pourtant à l'idée de leur déchéance future. Dans la totalité des trois mondes les diverses catégories d'êtres vivants souffrent par le corps, souffrent par l'esprit, et tous ces maux les pressent et les tourmentent. Les cinq attributs (kandha) ressemblent aux candala. Les six sens 情 (āyatana) sont semblables à des villages dévastés. Les cinq domaines des sens 塵 (viṣaya) ressemblent à des brigands hostiles. Dans les trois mondes tous les êtres sont consumés par le brasier de l'Impermanence. Tout est impermanence, douleur, vide, impersonnalité. Pour ces raisons, peut-on dire que les cramana Çakyaputra sont incapables de pratiquer les exercices pénibles et d'obtenir la délivrance? L'esprit des çramana n'est pas souillé par les objets de plaisir, de même que l'eau n'adhère pas à la fleur de lotus. Ils sont las de la transmigration et se détournent du monde. Puisqu'il en est ainsi, pourquoi n'obtiendraient-ils pas le fruit de la délivrance?»

Le roi Açoka instruisit alors Siu-ta-to de toute manière. Alors Siu-ta-to joignit les mains et dit au roi : « Grand roi! maintenant je prends refuge dans les Trois Joyaux. » Alors le roi Açoka se jeta au cou de son frère et lui dit : « J'ai voulu faire en sorte que tu aies foi dans la Loi du Buddha et que tu la révères. C'est pourquoi j'ai employé cet artifice. Certes je ne te mettrai pas à mort.» Alors Siu-ta-to offrit des parfums et des fleurs aux stapa du Buddha et il écouta prêcher la Loi. Il fit des offrandes au Samgha, puis il se rendit au monastère de Kukkuṭarama. Arrivé en présence du sthavira Yaças, il s'assit devant lui et l'écouta prêcher la Loi. Alors Yaças contempla les existences antérieures de Siu-ta-to (et il vit) que les racines de bien plantées par ce dernier étaient arrivées à maturité et qu'il devait, dans cette vie même, obtenir d'entrer au nirvana. Alors il lui fit l'éloge de la vie religieuse.

Siu-ta-to ayant entendu ses paroles, fut transporté de joie. Il voulut demander à sortir du monde dans la Loi du Buddha. Alors s'étant levé, il joignit les mains et dit au Vénérable : « Maintenant je désire être autorisé à sortir du monde dans la Loi du Buddha et à étudier la Voie. > (Le Vénérable) répondit : « Mon fils, il faut d'abord prévenir le roi. > Alors Siu-ta-to alla dire au roi : « Grand roi! permettez-moi de sortir du monde. Jadis j'étais furieux comme un éléphant cruel et sans le crochet (du cornac). O roi! vous m'avez adroitement mis le crochet. Vous m'avez rendu sonmis et docile. Daignez manifester votre grande compassion en me permettant d'embrasser la vie religieuse dans ces lieux où la lumière est éclatante (1). > Le roi ayant entendu ces paroles se jeta au cou de son frère et lui dit en versant des pleurs et en gémissant : « Ne forme point cette résolution! Pour quelle raison? Sortir du monde, cela consiste à vivre de la même façon que des hommes de basse condition: se vêtir de l'habit pāmçukāla: pour se nourrir, mendier des restes d'aliments: passer la nuit sous un arbre, sur un tapis d'herbes et de feuilles; en cas de maladie, se soigner avec des médicaments de rebut. Depuis l'enfance tu es doux et aimable à voir. Tu ne supporterais pas ainsi la faim et la soif, la chaleur et le froid. Il faut calmer ton cœur. > Siu-ta-to dit : « Si j'aspire maintenant à sortir du monde, ce n'est pas parce que je suis las de la dignité royale, ni parce que je dédaigne le bonheur qu'on goûte chez les deva, ni parce qu'on est tourmenté d'une foule de maux jusque dans le non-être (nihsattva) 無有 (2), ni parce que je méprise les richesses et les trésors. ni parce que je ne crains pas les passions qui sont nos adversaires rebelles. C'est parce que je redoute les maux de la naissance, de

<sup>(1)</sup> L'expression 大明之所 dont se sert ici notre texte répond à skr. ālokavara.

<sup>(2)</sup> Mahāvyuipaiti X, 2.

la vieillesse, de la maladie et de la mort que j'aspire à sortir du monde. C'est pour obtenir le nirvāna que j'aspire à sortir du monde (1). »

Le roi entendant ces paroles, poussa de grands gémissements à haute voix. Siu-ta-to dit : « O roi! il ne faut pas gémir. La roue de la transmigration tourne sans cesse. Ceux qui sont unis doivent nécessairement se séparer. A quoi bon gémir à cause de cela!» Le roi dit : « Il faut maintenant que tu t'exerces à mendier ta nourriture. Assiedstoi sous ces arbres et passe la nuit sur un tapis d'herbes. » Là-dessus il lui donna une sébile et un bâton de religieux et il le fit demander sa nourriture à chacune des concubines successivement. Les concubines lui donnèrent toutes des aliments exquis (2). Le roi blâma les concubines en disant : · Pourquoi lui donnez-vous ces aliments exquis? Donnezlui de grossiers et mauvais aliments pour qu'il s'y habitue.» Les concubines obéirent et lui donnèrent des aliments grossiers et mauvais. Il les reçut, puis les mangea sans que ses manières fussent modifiées. Le roi l'ayant vu dit à son frère : « Je t'autorise à sortir du monde. Quand tu seras sorti du monde, il faudra venir me voir. » Siu-ta-to ayant obtenu l'autorisation du roi se dirigea vers le monastère de Kukkuţa-arama et fit cette réflexion : « Si c'est ici que je sors du monde, il ne manquera pas d'y avoir beaucoup de gêne et de bruit. Alors il se rendit dans une autre région, sur le territoire d'un royaume éloigné (3), sortit

<sup>(1)</sup> Le passage correspondant du Divyāv. étant fort altéré, Burnour en a donné une traduction assez obscure. Le texte de A. W. Tch. est beaucoup plus clair.

<sup>(2)</sup> Diryāv., p. 424 . . . āhāram na labhate. Burnour a proposé de lire : āhāram alabhata, c'est-à-dire : « Il recevait de très bons aliments. » Cette correction est justifiée par A. W K. et A. W. Tch.

<sup>(3)</sup> D'après le Divyāv. et A. W. K., il se serait retiré dans le pays de Videha, en chinois: P'i-t'i 則是. Le sanskrit videha étant à la fois un nom de pays et un mot signifiant «pays étranger», le traducteur de A. W. Tch. a rendu videha par 他方 « autre région ».

du monde et étudia la Voie. Et s'étant exercé avec un soin parfait, il obtint la Voie d'Arhat. Puis il fit cette réflexion: « Jadis le roi Açoka m'a fait cette recomman-8<sup>b</sup> dation: Quand tu seras sorti du monde, il faudra venir me voir. Il faut maintenant que j'aille le voir. » Alors avant le milieu du jour, il se leva, prit sa sébile et se rendit à la ville de Pațaliputra. Par étapes, en mendiant sa nourriture, il parvint à la porte du palais royal. Il dit au gardien de la porte : « Siu-ta-to désire voir le roi. » Alors le gardien de la porte alla dire au roi : « Siu-ta-to se tient maintenant à l'entrée et il demande audience au roi. » Le roi dit : « Fais-le vite entrer. » Siu-ta-to franchit la porte royale. Açoka ayant vu son frère descendit du trône royal. Des cinq parties de son corps il toucha le sol en se prosternant devant lui. S'étant relevé, il joignit les mains et regarda Siu-ta-to. En pleurant il prononça la gāthā suivante:

« Pour toute espèce d'êtres vivants, se réunir est une joie. Maintenant je contemple tes yeux et je n'y vois pas l'expression de la tendresse. Sans doute, tu as obtenu le Fruit suprême; l'ambroisie emplit ton cœur. »

Rādhagupta vit Siu-ta-to qui, revêtu de l'habit  $p\bar{a}m$ çuk $\bar{u}la$  et tenant une sébile de terre, mendiait avec calme sa nourriture et recevait tout, les bons (aliments) et les grossiers. Il se dirigea vers le roi et récita la  $g\bar{a}th\bar{a}$  suivante :

« A contempler Siu-ta-to, chacun est rempli d'allégresse. Il a peu de désirs et sait se contenter de peu. Il a réalisé ce qu'il avait à faire; c'est pourquoi il peut se réjouir. Il a renoncé à la succession royale et à la ville de Paṭa-liputra, aux richesses et aux trésors, ainsi qu'à la gloire et au bonheur. Comme on laisse aller une larme ou un crachat, il a foulé aux pieds sa race sainte. Dégagé à jamais de tout bien, il a consacré la lignée royale et lui a fait acquérir une grande gloire. »

Là-dessus le roi Açoka fit asseoir Siu-ta-to sur le trône royal. Il lui servit de sa propre main les aliments les

plus merveilleux. Le repas terminé, il fit circuler de l'eau pure. Il prit un petit siège, s'assit devant lui et le pria de prêcher la Loi. Alors Siu-ta-to récita pour lui la gāthā suivante:

« La dignité royale est vénérable et noble ; ne néglige point (tes devoirs). Les Trois Joyaux sont difficiles à rencontrer ; il faut leur faire des offrandes. »

Ayant récité cette  $g\bar{a}th\bar{a}$ , il se leva du trône. Le roi l'accompagna et le reconduisit respectueusement jusqu'en dehors des portes avec les cinq cents ministres et toute la population de la ville. Ainsi glorifié d'avoir réalisé le fruit de çramaṇa, Siu-ta-to fit cette réflexion : « Jadis mon frère aîné m'a converti par divers artifices et m'a fait entrer dans la Loi du Buddha. Maintenant je dois faire en sorte que son respect et sa foi soient accrus. » Alors il bondit dans l'espace et fit des prodiges de toute sorte. Le roi Açoka, avec la foule de ses ministres, éleva les mains et récita ces  $g\bar{a}th\bar{a}$ :

« Se séparant de ses proches tendrement aimés, il s'est envolé dans l'espace comme un oiseau. Et moi, retenu dans les liens de la dignité royale, j'étends sur les choses de ce monde ma protection et ma tendresse. En dédaignant et en méprisant son moi, il s'est affranchi par ses propres forces. Il a goûté ce Fruit parce qu'il a obtenu la maîtrise de soi. Le Fruit de la contemplation et de l'extase, les insensés dans leur aveuglement ne le voient point. Voici qu'en prenant ton essor tu as détruit mon arrogance. Bien que ma sapience et mes forces soient faibles, fais en sorte que j'obtienne le détachement. »

Là-dessus Siu-ta-to vola jusqu'aux régions frontières. Et étant arrivé dans un royaume étranger, il fut atteint d'une grave maladie et les cheveux de sa tête tombaient. Le roi, apprenant qu'il était malade, lui envoya un médecin qui emporta des remèdes, se rendit en ce lieu et le soigna. La maladie guérie, ses cheveux repoussèrent comme auparavant et il renvoya le médecin. Par la suite, quand

Siu-ta-to mangeait du lait fermenté, il était bien portant. Pour pouvoir s'en procurer aisément, il alla dans la jungle et s'établit auprès des bergers. Or dans le Fou-na-p'an-ta 弗那葉達 (Puṇḍavardhana) (1) se trouvaient des disciples de Ni-k'ien-t'o 尾 乾 (Nirgrantha). Ils dessinaient des images du Buddha et le représentaient prosterné devant l'image de Nirgrantha (2). Alors les yeou-p'o-sai 優 婆 蹇 (upāsaka), disciples du Buddha, dirent au roi Açoka : « Les disciples de l'hérétique Nirgrantha ont dessiné des images du Buddha et le représentent prosterné devant l'image de l'hérétique Nirgrantha. » A cette nouvelle, le roi entra en colère et dépêcha les démons yakṣa à la distance de quarante li dans les airs et les nāga, à la distance de quarante li sous terre. Ils mirent à mort, en une seule journée, dixhuit mille nirgranthaputra dans la ville de Paṭaliputra (3).

Dans la ville de Pațaliputra, il y avait encore des nirgranthaputra. Ils dessinaient de même des images du Buddha et le représentaient prosterné devant l'image de l'hérétique Nirgrantha. Alors les upāsaka en informèrent le roi. Le roi, à cette nouvelle, entra dans une violente colère. Il se saisit des nirgranthaputra ainsi que de leur famille et ils furent brûlés vifs. Il fit proclamer à son de tambour que quiconque pourrait se procurer la tête d'un nirgranthaputra recevrait des pièces d'or (4) en récompense. Par la suite,

<sup>(1)</sup> Divyāv.: Puṇḍavardhana A.W.K.: Fen-na-po-t'o-na 分那婆陀那 [traduit par: Correct accroissement 正增長]. Cette dernière traduction fait songer à un original: Puṇyavardhana. Cf. WATTERS, Yuan Chwang II, p. 185.

<sup>(2)</sup> Aux passages correspondants du *Divyāv*. et de A. W. K., le sens est à peu près le même. Burnouf traduit : « . . . un homme qui était dévoué aux mendiants brâhmaniques, renversa une statue du Buddha aux pieds d'un mendiant, qui la brisa. » (?)

<sup>(3)</sup> Il y a probablement ici une erreur et il faut lire « dans le royaume de Puṇḍavardhana » au lieu de « dans la ville de Pāṭaliputra ». D'après le Divyāv. et A.W.K., c'est bien dans le Puṇḍavardhana que dix-huit mille nirgranthaputra furent mis à mort.

<sup>(4)</sup> Divyāv.: un dināra; — A. W. K.: une pièce d'or.

Siu-ta-to reçut l'hospitalité dans la demeure d'un nirgranthaputra. Lui-même portait de vilains vêtements et les cheveux de sa tête étaient très longs. Son aspect était pareil à celui d'un nirgranthaputra. (Au jour), un démon tenant un glaive se dressa en face de lui. Siu-ta-to se dit en lui-même : « Pour avoir passé la nuit ici, je dois être mis à mort par ce démon. Alors le démon, croyant qu'il était un nirgranthaputra, lui trancha aussitôt la tête (1). Il la porta devant le roi et demanda des pièces d'or. Le roi la vit et reconnut la tête de Siu-ta-to. Il apprit en outre d'un de ses ministres que des gramana (prétendus) hérétiques étaient mis à mort en foule alors qu'en fait (les hérétiques) étaient peu nombreux. (Le roi) fut profondément attristé. Au comble du chagrin, il tomba par terre. Avec de l'eau, on lui aspergea le visage et longtemps après, il reprit connaisance. Les ministres dirent au roi : « Actuellement, nombreux sont les çramana qui sont mis à mort par erreur. O roi! accordez aux cramana la sécurité. » Alors le roi promulgua un édit en ces termes : « Désormais il ne sera plus permis de mettre à mort aucun çramana (2). >

Les bhikṣu conçurent des doutes et ils demandèrent au Vénérable Upagupta : « Pour quelle raison Siu-ta-to fut-il mis à mort par un démon? » Il répondit : « Si vous désirez le savoir, écoutez avec attention! Au temps passé, il y eut un chasseur qui tendit des filets au bord de l'eau. Un Pratyeka-buddha qui passait en mendiant sa nourriture s'assit sous un arbre à côté des filets. Or ce chasseur ne put prendre aucun cerf. Il se dit en lui-même : « Pour quelle raison les cerfs qui sont maintenant très nombreux

<sup>· (1)</sup> Dans le *Divyāv*. et A. W. K., le frère d'Açoka est mis à mort, non par un démon, mais par un pasteur qui lui avait donné l'hospitalité.

<sup>(2)</sup> Buddhaghosa raconte des évènements analogues à propos de la réunion d'un concile sous la présidence de Tissa Moggaliputta. Dans cette version, le frère d'Açoka décapité par erreur se nomme Tissa. Pour un résumé facilement accessible de ce récit, voir H. Kenn, Histoire du Buddhisme, trad. franç. II, p. 307.

ne s'approchent-ils pas de mes filets? » Alors il regarda de tous côtés et il aperçut le Pratyeka-buddha assis sous un arbre à côté des filets. Alors il lui trancha la tête avec son glaive. Le chasseur de ce temps-là, c'est à présent Siu-ta-to. Parce que jadis il a décapité un Pratyekabuddha, il est tombé dans l'enfer. Pendant d'innombrables koți de kalpa, il a souffert de grands maux. Enfin il a trouvé la Voie et il a eu la tête tranchée par ce démon. » Les bhiksu demandèrent: « Pour quelle raison est-il devenu Arhat?» (Le Vénérable) répondit : « Jadis, à une époque très éloignée, au temps du Buddha Kāçyapa, il fit des offrandes au Samgha. En récompense de cet acte méritoire, il a obtenu de renaître dans une noble famille. En outre, en ce temps-là, il eut la foi et sortit du monde. Pendant dix mille années, il pratiqua la conduite brahmanique (brahmacaryā). A cause de ces bonnes actions, il est à présent devenu Arhat.»

## Chapitre quatrième.

#### Avadāna de Kunāla. (1)

L'épouse du roi Açoka nommée Fleur de Lotus 蓮 花 (Padmāvatī) (2) mit au monde un fils nommé Accroissement de la Loi 法增 (Dharmavivardhana) (3). Il y eut un ministre qui dit au roi : « O roi! vous devez vous réjouir. Pour quelle raison? C'est qu'il vous est né un fils. Les traits de son visage sont réguliers et ses yeux sont incomparables. » Le roi, en entendant ces mots, fut transporté d'allégresse et dit : « La lignée des rois qui m'ont précédé est très glorieuse. Et maintenant que j'ai pu donner à la Loi une prospérité encore plus grande, voici que ce fils m'est né. On l'appellera donc : « Accroissement de la Loi (Dharmavivardhana). » La nourrice apporta le nouveau-né auprès du roi. Le roi l'ayant vu, ressentit une tendre affection et récita cette gāthā: «Les yeux de cet enfant sont incomparables. Il a de très grands mérites. Il ressemble à une fleur de lotus nouvellement formée. Son visage est gracieux. Et de même que la pleine lune, tous ceux qui le voient sont joyeux. »

Ayant récité cette gāthā, (le roi) dit au ministre : « Voiton beaucoup d'hommes dont les yeux ressemblent à ceux de ce petit enfant? » Le ministre répondit : « Parmi tous les hommes je n'en ai point vu de semblables ni entendu

<sup>(1)</sup> A.W.K. Chap. IV. Divyāv. XXVII, p. 405 à 419, Burnour, Introd., p. 403 à 415 et p. 150.

<sup>(2)</sup> Divyāv.: Padmāvatī; A. W. K.: Po-mo-p'o-ti 鉢摩婆底.

<sup>(3)</sup> Divyāv.: Dharmavivardhana; A. W. K.: Ta-mo-p'o-t'o-na 達 磨 変 吃 那 (Dharmavardhana). Suivant le Divyāv. et A. W. K. Kunāla serait né le jour même où le roi Açoka érigea les 84.000 stūpa.

dire qu'il y en eût. J'ai seulement our dire que dans les Montagnes Neigeuses habite un oiseau nommé Kiu-na-lo 駒那羅 (kunāla) (1) dont les yeux sont très beaux (2). > Alors le roi ordonna aux yaksa: « Saisissez vite dans les Montagnes Neigeuses un oiseau kunāla; je veuz le voir. > Or un yakşa se conforma aussitôt à l'ordre du roi. En un instant 刹那 (kṣana), il saisit cet oiseau et l'apporta auprès du roi. Le roi contempla l'oiseau (et dit) : «Ses yeux petits sont beaux et ne diffèrent en rien des yeux de l'enfant. Qu'on appelle donc l'enfant Kunāla! Que ce nom se répande et que tous partout le connaissent. » Aussi l'appela-t-on Kunāla. Il grandit et on lui donna une épouse nommée Guirlande d'or 真金鬘 (Kāncanamālā) (3). Le roi se rendit avec son fils au monastère de Kukkuţārāma. Alors le sthavira de ce monastère (4) contempla Kunāla et vit que dans peu de temps il perdrait certainement les yeux. (Le sthavira) dit au roi : « Pourquoi n'ordonnez-vous pas à votre fils Kunāla d'écouter régulièrement la Loi?» Alors le roi ordonna ceci à son fils : « Il faut maintenant e conformer aux instructions du sthavira. » Alors Kunāla ıyant joint les dix ongles de ses mains, s'approcha du thavira et lui dit : « Tout ce que vous ordonnerez, je lésire m'y soumettre. > Le sthavira lui donna cet avis: L'œil est périssable; il ne faut pas y placer son espoir. Exercez-vous avec zèle à la pratique de la méditation et le la supience. » Là-dessus Kunāla reçut la doctrine et s'étant retiré dans un endroit tranquille du palais, il réfléchit. Il considérait que l'œil est (cause) de douleur, vide, impermanent et que le moi est irréel.

<sup>(1)</sup> A.W.K.:Kieou-na-lo 鳩那羅.

<sup>(2)</sup> Le Divyāv. insère ici une stance dont la traduction se retrouve à la même place dans A.W.K.

<sup>(3)</sup> Diryāv.:Kāncanamālā; A.W.K.:Kan-chö-na-mo-lo 于[corr.于] 遮那摩羅.

<sup>(4)</sup> Dans le *Divyār*. et A.W.K., le sthavira du Kukkuṭārāma est nommé; il s'appelle Υaças.

Or la première épouse du roi Açoka nommée Ti-che-lo-tch'a 常失羅又 (Tişyarakşitā) (1) s'approcha de l'endroit où était Kunala et vit qu'il était assis seul. Comme elle aimait ses yeux, elle entoura Kunāla de ses bras et lui dit: «De même qu'un feu ardent qui flamboie et consume la jungle de la montagne, ainsi le désir me tourmente. Il nous faut maintenant nous livrer ensemble aux plaisirs de l'amour. » Kunāla ayant entendu ces paroles, se couvrit les oreilles avec les mains et récita la gāthā suivante:

« Je me bouche les oreilles, car je ne veux point entendre ces paroles désordonnées et mauvaises. Vous qui devez être (pour moi) une mère, comment pouvez-vous ressentir à l'égard de votre fils un sentiment passionné? Un désir criminel, quand il n'est point réprimé, est la porte des voies mauvaises. »

Tişyarakşita dit en colère : « Puisque tu refuses, certes avant longtemps je te ferai périr. » Kunāla répondit en récitant la  $g\bar{a}th\bar{a}$  suivante :

d'aime mieux mourir en gardant la Loi dans sa pureté que vivre en proie aux désirs charnels. Celui qui ruine la Voie des hommes et des deva est blâmé par les sages. »

Dès lors Tișyarakșita chercha constamment à le prendre en défaut.

Or dans la région du nord, il y avait un royaume appelé K'ien-t'o-lo 乾 陀羅 (Gandhāra). Dans ce royaume était une ville nommée Tö-tch'a-che-lo 得又尸羅 (Tak-ṣaçila). Les habitants de cette ville se révoltèrent. Le roi voulut lui-même aller châtier la ville. Les ministres lui firent des remontrances en ces termes : «Il ne convient pas, ô roi, que vous y alliez. Il suffit que vous chargiez un de vos fils d'aller calmer (les rebelles). Alors le roi interrogea son fils Kunala : «Peux-tu châtier ce royaume

<sup>(1)</sup> Divyāv.: Tiṣyarakṣitā; A. W. K.: Wei-cha-lo-k'i-to 微沙落起多.

de Takșaçila? » (Kunala) répondit : « Je puis le châtier. » Quand le roi connut les intentions de son fils, il se réjouit et voulut qu'il partit. On orna les routes et, sur le territoire du royaume, l'ordre fut donné d'éloigner du bord des routes tous les vieillards, les malades, les cadavres, les malheureux et les mendiants qui s'y trouvaient. Le roi Açoka monta lui-même avec son fils sur un char orné d'un grand éventail de plumes et l'accompagna. Quand le moment de la séparation approcha, le roi tint son fils embrassé par le cou et pleura. Il contempla son fils et dit : « Heureux ces hommes qui pourront voir tes yeux! » Or il y cut un brahmane-devin qui tira un horoscope et dit : «Le roi aime les yeux de son fils, mais les yeux de ce fils scront certainement détruits avant longtemps. A présent il n'y a personne qui ne se réjouisse de voir les yeux du jeune homme. Plus tard, s'ils sont détruits, ce sera une douleur universelle (1). »

Kunala s'étant avancé par étapes jusqu'à la ville de Takṣaçila, les habitants de la ville apprirent sa venue. Ils mirent les routes en bon état et, portant des vases de parfums en signe de soumission, ils vinrent à sa rencontre à la distance d'un demi yojana. Quand il virent Kunāla, ils joignirent les mains et dirent : « Nous, les habitants, ne sommes point rebelles au roi; nous ne sommes pas non plus rebelles au fils du roi; nous ne sommes rebelles qu'aux mauvais ministres qui sont auprès du roi. » Lui ayant présenté des offrandes en abondance, ils escortèrent Kunala respectueusement et le firent entrer dans la ville (2).

<sup>1)</sup> D'après la traduction de Bunnour, ces paroles auraient été prononcées par le roi Açoka. Nous croyons que le texte sanskrit est altéré et qu'il convient de placer tout ce discours dans la bouche du devin. On se trouverait ainsi d'accord avec les deux versions chinoises A. W. K. et A. W. Tch.

<sup>(2)</sup> On notera lei l'emploi du même cliché qui a déjà servi précédemment (cp. supra p. 232).

Le médecin répondit : « Allez vite le chercher. Je vous le guérirai. » Alors elle amena le malade chez le médecin qui le conduisit auprès de Tisyarak;ita. Tisyarak;ita l'ayant mis à mort lui ouvrit le ventre et l'examina. Elle vit que dans le ventre il avait un grand ver. Quand le ver remontait, les excréments étaient évacués de ce côté: quand il descendait, les excréments sortaient par le bas (2). Alors elle donna au ver du poivre en poudre, mais il ne mourut pas. Elle employa toutes sortes de matières àcres et les donna au ver, mais cela ne le fit pas mourir. Et ainsi de suite jusqu'à ce qu'elle lui donnât de l'oignon. Alors le ver mourut aussitôt et il sortit par les voies inférieures. Pour cette raison, la reine conseilla au roi de manger de l'oignon. Le roi dit : « Je suis de la race des

<sup>(1)</sup> Divydv.: « un homme de la caste des Abhra » . A. W. K.: « un homme du royaume a-p'i-lo 阿姆森 (Abhīra) » .

<sup>(2)</sup> A. W. K. ajoute : « Quand (le ver) allait à droite ou à gauche, un liquide impur s'écoulait par tous les pores de la peau » .

Ksatriya; comment pourrais-je manger de l'oignon?» Tisyaraksita dit au roi pour la seconde fois : « Pour guérir, il faut que vous en mangiez. » Là-dessus, il mangea de l'oignon. Alors le ver mourut et sortit par les voies inférieures. Le roi fut guéri de sa maladie. Il dit à Tişyaraksita: « Quelle faveur voulez-vous que je vous accorde? » 10° Elle répondit : « Je désire régner pendant sept jours. » Alors le roi consentit à ce qu'elle régnât pendant sept jours. Tişyarakşita ayant obtenu son consentement, se dit en elle-même : « Voilà bien le moment de tirer vengeance de Kunāla.» Alors elle fit un édit qui prescrivait ceci aux habitants du royaume de Takşaçilā : « Arrachez les yeux de Kunāla. Pour quelle raison? C'est qu'il a commis un grand crime. Arrachez-lui promptement les yeux. Le roi Açoka est très sévère. Ne tardez pas; ce serait désobéir au roi. > Au moment de cacheter cet écrit, il fallait réussir à le sceller avec les dents du roi. Tișyarakșitā attendit que le roi fût endormi et voulut sceller l'édit. Le roi s'éveilla soudain, effrayé. Tisyaraksita demanda au roi: «Pourquoi vous réveillez-vous brusquement?» (Il répondit): «J'ai fait un mauvais rêve. Je voyais deux vautours qui voulaient arracher les yeux de mon fils Kunāla.» Ayant dit ces paroles, il se rendormit. Pour la seconde fois, il se réveilla brusquement et dit à la reine : « J'ai fait encore un mauvais rêve. » La reine lui demanda: « Quelle sorte de rêve avez-vous fait?» Il répondit : «Je voyais Kunala. Ses cheveux étaient très longs et il était assis sur le sol. » La reine dit : « Dormez tranquille. Qui donc ferait du mal au prince?» Le roi se rendormit. La reine scella l'édit avec les dents du roi (1). Elle chargea un

<sup>(1)</sup> Comme le rapporte Hiuan-tsang (Mémoires, t. I, p. 156), la reine profita du sommeil du roi pour prendre l'empreinte de ses dents (cf. Chavannes, Cinq Cents Contes et Apologues, t. I, p. 108 n. 4). L'édit est scellé de la même façon dans l'histoire de Kunāla qui fait partie du Lieou tou tsi king ou Recueil de sūtra sur les six Pāramitā (cf. Chavannes, ibid., t. I, p. 106 et suivante).

messager de porter l'édit qui prescrivait aux gens de Taksaçila d'arracher les yeux de Kunāla. Le roi eut encore un songe; il rêva que ses dents tombaient. Le roi s'éveilla de grand matin. Alors il fit appeler des devins pour interpréter ce songe. Les devins firent cette prédiction: « Un tel songe présage certainement que le fils du roi perdra les yeux. » Ayant entendu ces paroles, le roi joignit les dix doigts de ses mains, adora les génies qui, dans les quatre régions, protègent la Loi du Buddha, (et dit): « Vous qui avez foi dans la Loi et dans l'Assemblée, je vous adjure de protéger mon fils (1). »

L'édit parvint à la ville de Takşaçila. Les habitants de cette ville aimaient et vénéraient la Loi et l'Assemblée. Si grandes étaient leur humanité et leur générosité qu'il ne se trouva personne pour montrer l'ordre royal (à Kunāla). Ils délibérèrent en ces termes: « Si le roi manque de bienveillance à l'égard de son fils, comment pourrait-il nous aimer et nous épargner, nous qui sommes ses sujets? Kunāla nourrit sans cesse des sentiments de compassion pour toute espèce d'êtres vivants. Il veut tous les secourir. Il est profondément modéré et conciliant. Il n'a ni arrogance ni brutalité. Si, ayant un tel fils, le roi veut causer sa perte, à plus forte raison (voudra-t-il causer) la nôtre. » C'est seulement après avoir caché l'édit pendant longtemps qu'ils le montrèrent à Kunala. Kunala l'ayant reçu, ajouta foi à ce qu'il contenait et dit : « Qu'il soit fait selon vos intentions; arrachez-moi les yeux.» Mais il ne se trouva personne pour lui arracher les yeux. Alors il fit venir des candala 真陀羅 et leur ordonna de lui arracher les yeux. Les candāla refusèrent et dirent : « Nous préférerions détruire nos propres yeux. Comment détruirions nous des yeux comme ceux-ci? » Là-dessus, prenant un coffret précieux (2)

<sup>(1)</sup> Dans le  $Divy\bar{a}v$ . et A. W. K. l'invocation du roi s'adresse en outre aux rsi « qui sont les premiers dans le monde ».

<sup>(2)</sup> Dans le Divyāv. et A. W. K. Kunāla offre sa coiffure aux caṇḍāla.

qui valait cent mille onces d'or, il le donna aux candāla à condition qu'ils lui arracheraient les yeux. Mais les candāla refusèrent comme auparavant.

Les œuvres sont des causes (dont les fruits) doivent nécessairement mûrir. Soudain, un homme dont le visage portait les dix-huit marques de la laideur vint demander à arracher les yeux (du prince). Kunala l'ayant vu, se souvint alors des paroles du sthavira Yaças sur l'impermanence des yeux; et il fit cette réflexion: «Il a bien vu que je devais perdre les yeux en rétribution de mes œuvres; c'est pourquoi il a prononcé ces paroles. Il fut vraiment pour moi un ami bienfaisant. C'est par compassion pour moi qu'il a daigné me donner ses avis, voulant qu'au jour où je recevrais la rétribution (de mes œuvres), mon cœur ne fût pas effrayé. En outre, le sthavira m'a donné jadis ces instructions: Les trois sortes d'êtres sont impermanents. Ils sont instables et changeants comme de vaines illusions. J'ai depuis longtemps distingué (sur toi) le signe de la perte de la vue. Il faut que tu t'affermisses dans la Loi.»

Alors (Kunala) dit à l'homme difforme : « Arrache un ceil et pose-le dans ma main. » Alors cet homme difforme s'approcha aussitôt de Kunala dans le dessein de lui arracher les yeux; il arracha (un ceil) et le lui mit dans la main. Tous les assistants poussèrent un grand cri d'horreur et ils dirent : « O prodige! ô malheur! Soudain la lune pure et lumineuse est tombée. La fleur de lotus la plus merveilleuse est détruite. » Des myriades et des koți d'hommes pleuraient et ils ne pouvaient surmonter leur chagrin.

Là-dessus Kunala contempla l'œil qu'il avait dans la main et fit cette réflexion : «Fi donc! œil que voici! Pourquoi ne peux-tu plus maintenant contempler les formes? Autrefois on te disait beau. Maintenant tu n'es plus qu'une vile boule de chair. Tu troublais les hommes insensés. On disait qu'à cause de ce qui est en toi, j'inspirais un

amour déréglé. En fait, tu n'es que le produit trompeur de la multitude des causes. A vrai dire, il n'y a d'œil en aucune façon. Tu es semblable à une bulle à la surface de l'eau. Celui qui, sans se relâcher, peut contempler (cette réalité), est affranchi de la vie et de la mort. » Au moment où il fit cette réflexion, il obtint la Voie de crotāpanna et il put voir les Vérités.

Il dit à l'homme difforme : «Arrache l'autre œil.» L'homme obéit, arracha l'œil et le lui mit dans la main. De nouveau Kunala contempla cet œil et il obtint l'état de sakṛdāgāmin. Parce qu'il avait perdu les yeux de la chair, il obtint dans sa pureté l'œil de la Loi, et il prononça ces paroles : «Mes yeux de chair sont arrachés, mais j'ai obtenu les yeux de l'intelligence. Abandonné par celui qui fut mon père dans la série des transmigrations, je suis devenu le fils du Roi de la Loi. Bien que j'aie perdu mes richesses, j'ai obtenu les biens de la Loi. J'ai échappé à jamais à la tristesse et à la douleur.»

Par la suite. Kunala sut que l'édit était un faux fabriqué par Tisyaraksita et qu'en fait il ne contenait pas les ordres du roi. Alors il formula ce vœu : « Puisse la reine Tisyaraksita vivre longtemps tranquille et sans souei! Pour quelle raison? Parce qu'elle a été l'instrument qui a détruit pour moi les causes et m'a fait obtenir les avantages de la Loi. »

Kāncanamalā, l'épouse de Kunāla, ayant appris que son mari avait les deux yeux arrachés, se rendit aussitôt auprès de lui. Elle l'aperçut, le corps souillé du sang de ses yeux arrachés. Elle poussa un cri de douleur et, au comble du désespoir, elle tomba par terre. On lui aspergea le visage avec de l'eau et elle reprit connaissance. S'étant relevée, elle dit en pleurant : « Ces, yeux purs et merveilleusement beaux sont détruits et réduits en cet état. » Kunāla lui répondit en récitant cette gāthā:

« Les mauvaises actions que j'ai commises, je les expie maintenant. Le plus grand malheur dans tout l'univers

est de se séparer des êtres aimés. Eloigne de toi l'affliction. A quoi bon pleurer?

Les habitants de la ville chassèrent Kunāla et son épouse et les forcèrent à quitter le pays. Depuis leur naissance, les deux époux avaient véeu heureux. Ils n'avaient pas la force de se livrer à des occupations pénibles, ni de porter des fardeaux ni de travailler. Ils mendièrent en jouant de la vivā et en chantant afin de gagner leur vie. Après bien des détours, ils approchèrent de la ville de Pataliputra. Arrivés à la porte du palais royal, ils voulurent entrer dans le palais. Le gardien de la porte refusa de les laisser entrer. Alors Kunala passa la nuit près de la porte, dans l'écurie des éléphants. A l'aube il joua de la viva. Il racontait, en s'accompagnant de la vinā, sa grandenr et son infortune, et comment il avait trouvé la Voie parce que ses yeux avaient été arrachés. Ceux qui étaient près de la porte l'entendirent. Ils se contemplèrent eux-mêmes (et virent en eux) l'union des attributs 🌊 (skandha). Ils obtinrent tous d'échapper aux malheurs de la transmigration. Le roi dit en entendant le son de la voix et de la riva : « Le son de cette viva ressemble au son de l'instrument de Kunala. Ce chant raconte la bonne et la mauvaise fortune. C'est aussi le chant de quelqu'un qui a fait sa propre grandeur. En entendant ce chant, les forces de mon esprit m'abandonnent et je suis comme un éléphant qui a perdu son petit. » Il chargea des gens d'aller voir. Ils virent Kunala privé de la vue, maigre et hálé, et ne le reconnurent point. Ils revinrent dire au roi : - C'est un mendiant aveugle, maigre et halé. Sa femme se tient à son côté. > Le roi, entendant ces paroles, fit cette réflexion : «Jadis j'ai vu en réve mon fils Kunala qui perdait les deux yeux. N'est-ce pas lui? Au souvenir de mon fils, mon eœur n'a pas un instant de repos. Vite! qu'on l'appelle. > Alors il envoya des gens qui retournérent à l'écurie des éléphants et qui demandérent à l'aveugle : « Qui étes-vous? De qui étes-vous fils? »

L'aveugle répondit: « Mon père est le roi Açoka, le maître du Jambudvīpa. Il est le souverain de tous les hommes. Je suis son fils. Mon nom est Kunāla. Et j'ai encore un autre père, le Grand Roi de la Loi qu'on nomme le Buddha (1). » Alors les envoyés conduisirent l'aveugle et sa femme auprès du roi. Le roi vit Kunāla privé de ses yeux, maigre, hâlé, les vêtements en lambeaux. Il ne le reconnut point et voyant un homme d'aspect misérable, ayant à peine l'apparence d'un vivant, il lui demanda: « Es-tu Kunāla? » Il répondit: «Je le suis. »

Le roi, ayant entendu ces paroles, tomba par terre, épuisé de douleur. On lui aspergea le visage avec de l'eau et il reprit ses sens. Il embrassa Kunāla en le tenant au-dessus des genoux. De la main il lui caressa les yeux et dit en pleurant : « Autrefois tes yeux ressemblaient à ceux de l'oiseau kunāla. C'est pour cela qu'on t'avait donné ce nom. Maintenant que tu les as perdus complètement, quel nom te donner? Il faut à présent que tu dises qui t'a arraché les yeux et t'a rendu semblable aux cieux sans lune et sans étoiles. Quel homme au cœur impitoyable a pu détruire tes yeux? Qui a fait de tes yeux une source de maux pour le reste de mes jours? Kunāla, mon fils! qui a voulu que tes yeux fussent réduits en cet état? Dis-le moi vite! A te voir maintenant le corps faible et languissant, le chagrin consume mon corps et mon âme et les détruit entièrement comme s'ils avaient été frappés de la foudre (2). »

Kunāla dit: « Puissiez-vous n'éprouver ni tristesse ni colère. Ne l'avez-vous pas entendu dire, ô mon père? Les Buddha eux-mêmes reçoivent la rétribution (de leurs œuvres). Les Pratyeka-buddha, les Çrāvaka ainsi que les hommes

<sup>(1)</sup> Le Buddha est ici considéré comme le père de ceux qui croient en lui. Cette notion, qui paraît étrangère au bouddhisme primitif, s'exprime à la même place dans A.W.K. et le *Divyāv*. Cf. également supra p. 240 : «Ceux qui sont selon la Loi les fils du Buddha...»

<sup>(2)</sup> Littér. : «Frappés des grêlons du vajra.»

du commun doivent recevoir la rétribution de leurs œuvres sans qu'aucun d'eux puisse s'y soustraire. Les œuvres bonnes ou mauvaises ne sont jamais perdues. Il ne faut pas faire grief à autrui des actes que j'ai moi-même commis. Ce n'est pas le glaive qui blesse; ce n'est pas non plus la foudre ni le feu, ni le poison, ni le serpent hostile et cruel. Ce ne sont pas les malheurs causés par ces fléaux qui viennent tourmenter mon corps. Ce sont mes actes antérieurs dont je reçois maintenant la rétribution. Ce serait une grande injustice de faire souffrir autrui (à cause de cela;. Tous les êtres qui ont un corps sont semblables à une cible qu'atteignent une multitude de flèches. Il en est de même du corps que voici. Une multitude de maux s'y rencontrent.

Le roi Açoka, bien qu'il entendit ces paroles, avait le cœur dévoré par le feu du chagrin. Il dit encore à son fils : « Quel est l'être sans amour qui t'a ôté, à toi vivant, les yeux? » Kunala dit : « C'est vous, mon père, qui avez ordonné de les arracher. » Le roi dit : « Si j'ai ordonné à quelqu'un de t'arracher les yeux, je me couperai la langue. » Kunala dit : « Mon père! (l'édit) était scellé de vos dents. • Le roi dit : « Si je l'ai scellé de mes dents, je m'arracherai les dents. Si mes yeux l'ont vu, je m'arracherai les yeux. •

Tişyarakşita ayant appelé la reine Padmāvatī lui dit: Arrache moi les yeux maintenant. Je vais mendier avec mes fils pour gagner ma vic. > Ces paroles étant venues aux oreilles du roi, il fit alors cette réflexion : « Tişyarakşitā a certainement fait arracher les yeux de mon fils (1). Aussitôt il appela Tişyarakşitā et lui dit : « Étre néfaste et cruel, pourquoi la terre te porte-t-elle et ne t'y engloutis-tu pas? Créature qui ruines la Loi, vraiment je te déteste, toi qui témoignas à mes proches une affection simulée.

Le roi sentant s'allumer en lui le feu de la haine et de la colère, regarda fixement [Tisya]raksitā et lui dit: c Tu as détruit les yeux de mon fils. Je vais maintenant déchirer avec des griffes la chair de ton corps. Je t'empalerai vivante au sommet d'un arbre élevé. Avec une seie, je partagerai ton corps en tronçons. Avec un couteau, 11" je te couperai la langue. Avec une grande hache émoussée, je te romprai les os. Je jetterai ton corps dans une fournaise. J'arroserai ta bouche d'une grande quantité de poison pernicieux.» Il fit des menaces de toute sorte. Kunāla l'ayant entendu, ressentit de la compassion et dit au roi: « Tisyarakșita a pris pour principe de conduite des lois mauvaises, et c'est pourquoi (elle a agi) ainsi. Il vous faut maintenant, ô roi, vous régler sur la Loi sainte. Il ne convient pas que vous mettiez à mort cette femme. Il ne faut pas éprouver de la colère à l'égard des enfants ni des êtres vils et sans raison. » Mais le roi ne l'écouta pas (1). On disposa une salle de tortures (2) et (la reine) fut brûlée vive. On fit également périr par le feu les habitants de la ville de Takṣaçila.

Les bhiksu, ayant eu connaissance de ces choses, conçurent des doutes. Alors il demandèrent au Vénérable Upagupta: « Pour quelle raison Kunāla a-t-il eu à présent les yeux arrachés? » Le Vénérable répondit: « Ecoutezmoi bien, je vais vous le raconter. Jadis, dans le Royaume de Po-lo-nai 波藻 (Varāṇasī), il y avait un chasseur. L'été il demeurait parmi les hommes; l'hiver il allait chasser dans la montagne. S'étant avancé jusqu'aux Montagnes Neigeuses il fut surpris par une averse de grêle. Or cinq cents cerfs entrèrent ensemble dans une caverne. Il fit cette réflexion: « Si je les tue tous à la fois, leur chair

<sup>(1)</sup> Dans le *Divyāv.*, Kunāla recouvre la vue après avoir supplié son père de pardonner à Tiṣyarakṣitā. Ce miracle n'est pas mentionné dans A. W. K. non plus que dans A. W. Tch.

<sup>(2)</sup> Littér.: « Une salle de la glu des Hou » 胡膠舍; cf. p. 241.

pourrira. Je vais leur arracher les yeux et chaque jour je mangerai un cerf. » Alors il arracha les yeux des cinq cents cerfs. Maintenant, à cause de cet acte, il a eu les yeux arrachés. Le chasseur de ce temps-là, c'est Kunāla. Depuis lors et jusqu'à ce jour, pendant cinq cents existences, il a eu constamment les yeux arrachés. »

Et ils demandèrent encore : « Pour quelle raison est-il né dans une famille royale, avec un beau corps et a-t-il obtenu de voir les Vérités et la Voie? » (Upagupta) répondit : « Jadis, au temps où les hommes vivaient quarante mille années, il y eut un Buddha nommé Kia-lo-kia-souen-ta; 迦羅迦孫大 (Krakucchanda) (1). Ayant achevé les conversions qu'il avait à faire, il entra dans le nirvana intégral. En ce temps-là, il y eut un roi nommé «Gracieux» 端嚴(2) qui érigea en l'honneur de ce Buddha un stūpa de pierre orné des sept substances précieuses et dont l'emplacement était un carré de quarante li de côté. Après la mort de ce roi «Gracieux » il y eut un autre roi nommé « Mécréant » 不信 (Açraddha) (3) qui déroba les substances précieuses du stūpa et ne laissa que la terre et le bois. Les habitants rassemblés en foule auprès du stūpa pleurèrent et ressentirent du regret et de la colère. Il y eut un fils de famille qui demanda aux gens : « Pourquoi pleurezvous?» Ils répondirent : «Le stūpa du Buddha Krakucchanda était rehaussé de sept substances précieuses.

<sup>(1)</sup> Divyāv.: Krakucchanda; A. W. K.; Kia-lo-kieou-ts'ouen-ta 迦羅鳩村大.

<sup>(2)</sup> Diryāv.: Un roi nommé Açoka. — AW.K.: Un roi nommé Chou-p'o 輸 頗 ((',obha) [traduit par 莊嚴 orné, élégant]. Les adjectifs 端嚴 et 莊嚴 sont à peu près équivalents. Ils répondent assez bien au mot sanskrit ('obhā qui est transcrit Chou-p'o 輸 頗 dans A.W.K. — A.W.K. et A.W. Tch. sont donc d'accord tandis que la leçon du Divyāv. est différente.

<sup>(3)</sup> Divyāv.: açrāddho rōjā; A. W. K. « Un roi qui n'avait pas la foi 不信». A. W. Tch. fait un nom propre de ce qui n'est ailleurs qu'une épithète.

Voici qu'il a été ruiné par des gens qui ont enlevé les sept substances précieuses et n'ont laissé que la terre et le bois. C'est pour cela que nous pleurons. » Alors le fils de famille remplaça les sept substances précieuses, répara le stupa et l'orna comme auparavant. En outre il façonna une grande statue qui ressemblait exactement au corps du Buddha Krakucchanda. A cette occasion, il formula ce vœu correct : « Puissé-je à l'avenir ressembler à ce Buddha, obtenir la délivrance suprême et le fruit merveilleux de la pureté! » Pour avoir réparé en ce temps-là le stupa précieux, il est né à présent dans une famille noble et puissante. Parce qu'il a jadis façonné la statue d'un Buddha, il a obtenu à présent la beauté. Pour avoir dans le temps passé formulé un vœu correct, il a obtenu à présent de retrouver les traces de la Voie. »

# Chapitre cinquième.

# Avadana de la moitié d'«amalaka» (1).

Quand le roi Açoka, dans la Loi du Buddha, cut obtenu la foi, il interrogea Upagupta en ces termes : « Au temps où le Buddha était en ce monde, qui fit les aumônes les plus abondantes? » (Upagupta) répondit : Ce fut un chef de famille nommé Sin-ta-to 須達多 (Sudatta) (2) qui fit les aumônes les plus abondantes. » (Açoka) demanda: « A quelle somme s'élevèrent ses aumônes? » (Upagupta) répondit : « A cent koți d'or. » Le roi Açoka dit : « Si ce chef de famille a pu faire don de tant de richesses, à plus forte raison le pourrai-je aussi moi qui règne maintenant sur le Jambudvīpa!» Là-dessus, il donna entièrement son propre corps, ainsi que Kunala, ses ministres et la vaste terre. Il éleva \$4.000 stupa précieux ainsi que les stupa des Auditeurs; il arrosa l'arbre de Bodhi. Ayant calculé la valeur de ce qu'il avait rassemblé, il obtint au total 96 koți d'onces d'or. Puis le roi Açoka tomba malade et, sachant qu'il allait mourir, il pleura et fut affligé.

(1) Cf. A. W.K., Chapitre V; Divyāv. XXIX, p. 429-434; Burnour. Introduction. p. 426-432.

Le nom du fruit donné par Açoka est transcrit dans A.W. Tch. tantôt an-lo 花羅, tantôt an-lo-mo-lei 花羅摩蘭, tantôt an-mo-lei 花摩蘭. Cette dernière transcription a été adoptée par le traducteur de A.W.K.

(2) Dans A. W. K. il est dit que ce fut le chef de famille Kou-tou in c'est-à-dire Anathapindika. On sait que Sudatta et Anathapindika sont deux noms d'un même personnage.

Jadis, au temps où le roi Açoka fit l'aumône d'une poignée de terre, Radhagupta se tenait auprès de lui et l'approuvait. A présent il était devenu premier ministre. Voyant que le roi était affligé, il joignit les mains et dit: Grand roi! Votre prestige et votre puissance sont comparables au soleil éclatant. De tous les hommes aucun n'ose vous regarder en face. Seules les 84.000 concubines peuvent voir votre visage, ô roi. Voici que vous êtes tombé malade, semblable au soleil lorsqu'il est sur le point de se coucher. Les trois mondes changent et se transforment; les êtres doivent nécessairement souffrir et mourir. Songez à l'Impermanence. A quoi bon vous affliger!» Le roi répondit : « Ce n'est point à cause de la perte de la dignité royale que j'éprouve maintenant du chagrin. Ce n'est pas non plus parce que je vais quitter la vie que je suis malheureux, ni parce que je vais me séparer de mes femmes et de mes trésors que je m'attriste. A vrai dire, ce que considère comme un malheur c'est de m'éloigner de la multitude sainte des Sages. Je désirais donner au complet cent koți d'or; j'ai pu donner quatre-vingt-seize koți: il manque encore quatre koți; c'est pourquoi je suis attristé. - Radhagupta dit : « Vos trésors sont nombreux ; il faut donner cette somme en totalité. » Alors le roi donna de l'or, de l'argent et des objets précieux au monastère de Kukkuta-arama. Il établit comme héritier présomptif nistres aux vues (dṛṣṭi) perverses dirent au prince héritier: «Le roi Açoka approche du terme de sa vie; il dissipe 11b ses trésors et, donnant tout, il est sur le point de se ruiner. Vous serez roi; or les trésors et les objets précieux cons-

<sup>(1)</sup> Dans le *Diryāv*. l'héritier présomptif, fils de Kunāla, se nomme Sampadı. Ce nom est transcrit, dans A.W.K.: Sam-po-ti 三波地 [traduit par : « complet » 具足 = sampadī]. Dans A.W. Tch. 貳 est pour 二 mis lui-même pour 三. Dans les trois éditions chinoises de A.W. Tch. le prince est appelé *Che-mo-leou* 式摩婁.

tituent les ressources d'un roi; il faut maintenant empêcher qu'ils ne soient complètement dissipés. » Là-dessus Eulmo-t'i, d'accord avec les ministres, profita de la maladie du roi pour lui retirer tout ce qui lui appartenait. On ne lui laissa qu'un plat d'or et un plat d'argent dans lesquels on servit les repas royaux. Le roi ayant reçu ces plats en fit don au monastère de Kukkuṭa-arama. Alors on en vint à servir les repas du roi sur des plats et dans des vases de terre. Finalement, on donna au roi une moitié d'amalaka. Le roi ayant reçu ce fruit, rassembla les ministres et leur dit : « Qui est le maître de ce Jambudvīpā? » Les ministres répondirent : « Vous seul, ô roi, êtes le maître. » Le roi dit : « Vous êtes dans l'erreur quand vous dites que je suis le maître. Je ne suis pas le maître. Pour quelle raison? Parce que je ne puis disposer souverainement que de cette moitié d'āmalaka. Oh! les richesses sont profondément méprisables. Moi, le souverain des hommes, j'arrive au terme de ma vie pauvre et manquant de tout. Je ne possède qu'une moitié d'āmalaka. De même, un fleuve impétueux s'arrête quand il heurte une montagne.» Alors il prononça les gāthā suivantes:

« Les paroles du Buddha sont véridiques. Dans ses paroles, il n'est rien qui ne soit exact. Il a dit que tous ceux qui s'aiment ont la douleur de se séparer. Jadis je faisais des décrets auxquels nul ne pouvait faire obstacle (1). Aujourd'hui je suis comme une eau impétueuse qui heurte une montagne et cesse de couler. De même, actuellement, mes ordres ne sont pas exécutés. Jadis, sur la vaste terre, j'étais pour tous un protecteur et un maître. Les rois pleins d'arrogance, je pouvais tous les soumettre. Les misérables et les faibles, je pouvais tous

<sup>(1)</sup> L'idée est plus longuement développée dans A. W. K.: « Jadis ce que j'ordonnais, nul ne pouvait y faire obstacle. De même l'esprit, quand il sait, l'emporte sur le destin. » Tout le passage est en vers dans Λ. W. K. comme dans A. W. Tch. Dans le Divyāv. il est très altéré et les éditeurs l'ont pris pour de la prose.

les secourir. Autrefois j'étais pour les autres hommes un protecteur. Aujourd'hui ma puissance est abolie. Je suis pareil à un char démoli qui n'a même plus de barre d'appui. De même, l'arbre açoka, quand ses racines sont desséchées et que son tronc est ébranché: fleurs, fruits, branches et feuilles, tout lui fait défaut. J'ai perdu tout appui. Mes édits sont lettre morte.

Ayant récité ces gāthā, il appela un dignitaire de sa suite (1), lui remit l'amalaka et lui donna l'ordre suivant : « Porte ce fruit au monastère du Kukkuţa-ārāma. Tu le donneras au sangha de ce (monastère) et tu diras au sthuvira: « C'est la dernière aumône du roi Açoka. Il ne peut disposer en maitre que de cette moitié d'amalaka. Il a perdu tout ce qu'il possédait. Que le samgha reçoive avec compassion la dernière aumône du malheureux que je suis en sorte que j'acquière des mérites! » Le sthavira Yaças adressa au sangha le mandement suivant : « Vous avez tous vu le roi Açoka jouir du bonheur et des plaisirs. Il a étendu sa souveraineté sur tout l'univers. Aujourd'hui il est gouverné par la foule de ses sujets; ils l'ont dépouillé de ses biens royaux en sorte qu'il n'en a plus la libre disposition. Il n'y a plus que cette moitié d'amalaka dont il puisse disposer à son gré. D'un cœur grave et attristé, il vient l'offrir aux religieux. > Alors le sthavira donna l'ordre au tien-che 典事 (2) de râper (le fruit) dans le potage pour que tous les religieux pussent participer à l'offrande. Il dit aux bhikșu : « Il convient, à cause de cela, de ressentir pour la transmigration un dégoût et une aversion profonds. Les richesses et les plaisirs s'évanouissent

<sup>(1)</sup> Dans A. W. K. ce personnage est nommé *Po-t'o-lo-mou-ko* 政 距解目柯 (Bhadramukha). Le traducteur chinois a pris un titre assez banal pour un nom propre.

<sup>(2) (&#</sup>x27;f. Sylvain Lévi et Ed. Chavannes. Quelques titres énigmatiques, dans Journ. Asiatique 1915, p. 210. Un des fonctionnaires de l'administration conventuelle est le kang wei 網維, celui qui dirige les affaires 訊事. Il est possible que tien che 典事 soit un titre équivalent.

rapidement. La puissance et la souveraineté sont bientôt perdues. Fi! la transmigration est bien digne d'inspirer le dégoût et la tristesse.»

La tradition nous apprend que, parmi les rois des générations suivantes, ceux qui furent puissants par leurs richesses n'égalèrent pas le roi Açoka, (bien que) ses ministres l'aient empêché (de se ruiner). Lorsque, parvenus à la puissance, nous ne sommes pas encore tombés dans le malheur, nous devons de tout notre effort nous acquérir des mérites (1).

Quand il approcha du terme de sa vie, le roi Açoka dit à Rādhagupta : « Maintenant, dans ce Jambudvīpa, qui est souverain maître? » Radhagupta répondit au roi : «Sire, vous êtes souverain maître.» Ayant entendu ces paroles, le roi se leva, joignit les mains, contempla de toutes parts les quatre régions et prononça ces mots: « A l'exception de mon trésor, je donne au Buddha et au Samgha la totalité de la vaste terre entre les quatre océans. Pour les œuvres méritoires que j'ai successivement accomplies, je ne demande pas la félicité des saints rois Cakravartin, ni celle d'Indra, de Brahma, des patriarches ou des deva. Mais je souhaite qu'à l'avenir, au lieu où je renaîtrai, j'obtienne l'empire sur moi-même et que je réalise promptement le Fruit saint. » Alors il fit son testament (2), le scella avec ses dents et le remit au Conseiller Radhagupta. Alors sa respiration s'arrêta et il mourut. Les ministres, suivant la règle établie pour les rois Cakravartin, le parèrent d'ornements de toute sorte, lui rendirent

<sup>(1)</sup> Tel paraît être le sens de ce passage obscur : malgré les efforts des ministres d'Açoka pour l'empêcher de dissiper son patrimoine, ses héritiers moins généreux que lui furent également moins riches et moins puissants. Ces réflexions morales qui ne se retrouvent ni dans le Divyāv. ni dans A. W. K. sont probablement l'œuvre d'un commentateur tardif.

<sup>(2)</sup> Dans A. W. K., l'acte est écrit sur une feuille de to-lo 多羅 (tāla).

hommage et l'ensevelirent (1). Enl-mo-lieou 貳摩留(2) fut créé roi.

Radhagupta fit savoir ceci aux ministres: «Le roi Açoka a donné la vaste terre au Samgha. Pour quelle raison? C'est parce qu'il voulait, à l'exemple du chef de famille Sudatta, donner au complet cent koți. Il n'a donné pendant sa vie que quatre-vingt-seize koți. En rachetant le Jambud-vipa pour quatre koți, on réaliserait les désirs du feu roi. » Les ministres délibérèrent et rachetèrent pour quatre koți d'or le Jambudvīpa qu'ils rendirent à l'héritier Enl-mo-lieou.

Le fils de Eul-mo-licon s'appelait K'i-ho-t'i 耆阿提 (Gṛha[pa]ti). Le fils de Gṛha[pa]ti s'appelait Fou-chö-mo 明含摩(Puṣya[var]man). Le fils de Puṣya[var]man s'appelait Fou-chö-mi-to 明含密度(Puṣyamitra) (3). Puṣyamitra délibérant avec ses ministres leur dit : « Comment pourraisje répandre mon nom dans le monde? » Alors il y eut un ('onseiller qui répondit : « Jadis votre prédecesseur, le roi Açoka, érigea dans le Jambudvīpa 84.000 stūpa et donna cent koṭi d'or. Aussi longtemps qu'on suivra la Loi

Dans le *Divyav*. la liste des successeurs d'Açoka est la même que dans A. W. K. Noter toutefois la variante Puşyadharman au lieu de Puşyavarman. Le nom du roi Vṛṣasena est omis dans A. W. Tch.

<sup>(1)</sup> Divyāv.:... nīlapītābhiķ çirikābhir nirharitvā çarīrapājām kytrā... A.W.K.: < Ayanţ paré une litière de soieries multicolores, ils rendirent hommage au corps du roi. >

<sup>(2)</sup> Le nom du prince héritier apparaît iei sous de nouvelles transcriptions: Eul-mo-licou 貳 摩留 dans l'édition de Tōkyō, et Che-molcou 式摩婁 dans les trois éditions chinoises.

<sup>(3)</sup> Cf. A. W. K. p. 45 b. col. 8:

Le fils de Sam-po-ti 三波地 (Sampadī) s'appelait P'i-li-ho-po-ti 吡梨詞稣底 [traduit par: la planète Jupiter 太白星] Vṛhaspati. Le fils de Vṛhaspati 太白 s'appelait P'i-li-cha-sscu-na. 毗梨沙斯那 [traduit par Armée de bœufs 牛軍] Vṛṣasena. Le fils de Vṛṣasena s'appelait Fou-cha-po-mo. 弗沙跋摩 [traduit par le nom de la Sture constellation 尾號星] Puṣyavarman. Le fils de Puṣyavarman s'appelait Fou-cha-mi-to-lo 弗沙密多羅 [traduit par: Envoyer-ami 差友] Puṣyamitra.

du Buddha et qu'elle subsistera dans le monde, son nom demeurera constamment. Vous pouvez, ô roi, ériger à son exemple, \$4.000 stūpa et votre nom demeurera pendant longtemps dans le monde. » Pusyamitra répondit : « Jadis mon prédécesseur était assez puissant pour réaliser ces choses. Mais moi, comment pourrais-je exécuter de telles œuvres? Y a-t-il encore quelque autre moyen d'égaler Açoka? »

Il y eut un Conseiller aux vues (drsti) perverses qui dit : « Qu'on fasse le bien ou qu'on fasse le mal, dans les deux cas on gagne également du renom. Parce que le roi précédent a pu ériger 84.000 stūpa, sa gloire sera de longue durée. Si vous les détruisez, votre nom sera transmis aux générations futures. » Pusyamitra rassembla les quatre corps d'armée et s'avança jusqu'au monastère de Kukkuţa-arama dans le dessein d'enfoncer les portes du monastère. A ce moment, à la porte du monastère, le rugissement du lion (simhanāda) se fit entendre. Le roi fut très effrayé. Il n'osa pas entrer dans le monastère et s'en retourna. Trois fois il revint ainsi sans pouvoir entrer. Enfin il fit appeler les bhikșu et leur dit : Je veux détruire la Loi du Buddha. Voulez-vous, ô bhikşu, conserver le stūpa ou conserver la demeure du sangha?» Les bhikşu répondirent : « Nous voulons conserver le stūpa. » Là-dessus [Puşya]mitra mit à mort les religieux et détruisit la demeure du samgha. Et appliquant progressivement ces mesures jusqu'au royaume de Chö-k'ia-lo 含 伽羅 (Çākala) (1), il publia l'édit suivant : « Quiconque m'apportera la tête d'un Çramana recevra en récompense une pièce d'or. »

<sup>(1)</sup> Cf. Burnour, Introduction, Appendice n° 6. — Burnour voit dans la leçon Sākala une altération de Çākala et explique ce nom par : chabitation des Çaka. » A. W. K. le transcrit : Cha-ko-lo 沙柯麗 et Hiuan-tsang : Chö-ka-lo 蒼龍 起 La transcription Chō-kia-lo de A. W. Tch. suggère un original \* Çāgala. Çākala a été identifiée par Fleet avec Sialkot (Actes du XIV Congrès des Orientalistes, 1905, 164).

Or en ce pays là, dans un grand stūpa, demeurait un Arhat (1). Il produisit magiquement plusieurs myriades de têtes de Çramana et il dit aux habitants de les faire porter au roi. Le roi, ayant appris cela, voulut faire périr l'Arhat. Mais celui-ci entra dans l'extase de la Destruction 武 書 et il fut impossible de le tuer.

Alors le roi partit et se rendit au royaume de T'eoulo-kiue-tch'a 偷羅厥吒 dans l'intention de détruire la Loi du Buddha. Sur le territoire de ce royaume, il y avait un génie qui protégeait la Loi du Buddha. Il fit cette réflexion : « J'ai reçu et je maintiens les défenses du Buddha; je ne puis pas faire de mal (à qui que ce soit). Comment pourrai-je protéger et maintenir la Loi du Buddha? Jadis le démon Kin-mi-chö 禁蜜舍 (Kṛmiça) m'a demandé ma fille. Je la lui ai refusée parce qu'il se conduisait mal. Il faut maintenant que je lui donne ma fille dans l'intérêt de la Loi du Buddha.» Pour cette raison, dans le T'eou-lo-kiue-tch'a 偷羅厥吒 des démons et génies puissants protégeaient (la Loi) et Pusyamitra ne put la détruire. Alors les démons et les génies de la Bodhi séduisirent les gardes du roi et les entraînèrent jusqu'à l'océan du Sud. Le démon Krmiça ayant chargé sur ses épaules un grand rocher, en écrasa le roi et son armée. Cet endroit fut alors appelé « Profondément caché » 深藏. Dès lors, la race des rois du Mo-k'ia-t'i 座 伽提 (Magadha) fut éteinte (2).

<sup>(1)</sup> D'après A. W. K., cet Arhat demeurait au monastère du «Roi de la Loi » 法王 (Dharmarāja).

<sup>(2)</sup> Cf. A. W. K., p. 45<sup>b</sup>, col. 17:

<sup>«</sup>Ensuite (le roi) se rendit en d'autres lieux et parvint au royaume de Keou-chō-t'o-ko 拘瑟他歌 [traduit par : Grenier 庫藏]. Dans ce royaume, il y avait un yakṣa qui gardait une dent du Buddha. Ce yakṣa fit cette réflexion : «La Loi du Buddha va périr. Parce que j'ai reçu les défenses, je ne puis plus mettre à mort les êtres vivants. J'ai une fille que le yakṣa Ki-li-chō 已利厦[cor. 屋] autrefois avait demandée et que je lui ai refusée parce qu'il ne cessait jadis de commettre de

## Appendice.

L'expédition du roi Pusyamitra dans le Nord-Ouest de l'Inde.

D'après le Divyāvadāna le roi Puşyamitra en quittant Çakala se rendit à Koşthaka. C'était la résidence du yakşa Damştra-nivasin qui ne pouvait faire du mal à qui que ce fût, parce qu'il observait les défenses de la Loi. Il donna sa fille au yakşa Kṛmiça, à condition que ce dernier protégerait la Loi du Buddha.

D'après A. W. K. le roi, en quittant Çakala, se rendit au royaume de Kiu-chö-t'o-ko 拘瑟他歌 [traduit par : grenier 庫藏]. Dans ce Royaume, il y avait un yakṣa qui gardait une dent du Buddha. Ne pouvant mettre à mort aucun être vivant, ce yakṣa converti donna sa fille au yakṣa Ki-li-chö 已利雇 pour qu'il protégeât la Loi du Buddha.

Enfin, dans A. W. Tch., le roi, en quittant Çākala, se rend au royaume de Teou-lo-kiue-tch'a 偷羅厥氏. Dans ce pays résidait un génic, gardien de la Loi du Buddha, qui ne pouvait faire du mal à personne et qui donna sa fille au démon Kin-mi-chö 禁密舍, en faveur de la Loi du Buddha.

Dans l'ensemble, ces trois récits ne diffèrent pas sensiblement. L'itinéraire du roi Puşyamitra passe toujours par Çakala, et le nom du yakşa Kṛmiça est exactement transcrit dans A. W. Tch. et A. W. K. D'autre part, le nom du yakşa Daṃṣṭrā-nivāsin signific: « celui qui habite près de la dent ». C'est ce que A. W. K. traduit par « un yakṣa qui gardait la dent du Buddha ».

En somme, les trois récits se superposent exactement. On est donc conduit à admettre que les transcriptions: Kiu-chö-t'o-ko et T'eou-lo-kiue-tch'a et le sanskrit Kosthaka désignent le même lieu. En fait K'iu-chö-t'o-ko traduit par « grenier » recouvre exactement Kosthaka dérivé de kostha « grenier, entrepôt ». T'eou-lo-kiue-tch'a répond à sanskrit Sthulakosthaka [pali Thullakotthaka] « qui a de vastes greniers ». Kosthaka et Sthulakosthaka, identiques à une épithète près, sont deux noms d'une même localité.

Sthulakosthaka, dans les Ecritures, est généralement associé au nom du bhikṣu Raṣṭrapala. La légende de ce religieux est contée dans l'Avadana-Çataka (n° 90) et dans le 82° sutta du Majjhima nikāya auquel correspond le 132° sutra du Madhyama-āgama traduit en chinois (cf. Tchong-a-han, Tok. XII, 6, p. 51h). Dans les deux derniers textes, la scène se passe au pays des Kuru et c'est probablement ce fait qui est à l'origine de la phrase suivante de l'Avadāna-Çataka : « Un roi nommé Koravya exerçait la royauté à Sthulakosthaka» (trad. Feer, p. 335). Cette ville est appelée Thullakotthita dans le Majjhima-nikāya et T'eou-lou-tch'a 输 監 氏 (Sthula[kos]tha) dans Tchong-ahan. Dans les Theragatha, la ville est Thullakotthika au pays des Kuru (trad. Mrs. Rhys Davids, p. 302). Il est probable que la même localité est encore mentionnée dans le récit du Vinaya des Mula-Sarvastivadin relatif au voyage du Buddha dans le Nord-Ouest de l'Inde. Ce texte nous apprend qu'avant d'arriver à Revata, le Buddha passa par la ville du Grenier à riz où il convertit la mère du roi Uttarasena (Le Nord-Ouest de l'Inde dans Journ. Asiatique, 1914, II, p. 513).

Uttarasena était roi d'Udyana (= Oddiyana) selon le récit de Hiuan-tsang (Mémoires, I, p. 147 et suiv.). Dans ses Etudes sur l'Iconographie buddhique (p. 121), M. Foucher a décrit une miniature népalaise qui représente « Vajrapani à Mangakostha en Oddiyana » et il a reconnu dans cette localité la ville de Mong-kie-li, capitale de l'Oddiyana

(Hiuan-tsang, Mémoires, I, p. 131). Le même savant a signalé en outre un procédé magique pour évoquer la déesse Kurukulla « telle qu'elle vient de l'Uddiyāna » (Etude complémentaire, p. 74). Enfin M. Sylvain Lévi a rapproché du nom de Mangakoṣṭha en Oddiyāna la ville du Grenier à riz (koṣṭha) où le Buddha couvertit la mère du roi Armée-Victorieuse, selon le récit du Vinaya des Mula-Sarvastivādin, c'est-à-dire la mère d'Uttarasena, roi d'Oddiyāna, selon le récit de Hiuan-tsang (Journ. as., 1915, I, p. 107). Il semble bien que la ville du Grenier à riz, Koṣṭhaka du Divyāv., Sthulakoṣṭhaka au pays des Kuru et Mangakoṣṭha en Oddiyāna soient une même localité.

Un dernier point mérite attention. Après le récit de la mort de Puşyamitra écrasé sous une montagne, on lit au texte du Divyāv.: tasya munihata iti samjūā vyavasthāpitā (p. 434). Burnouf traduit ainsi cette phrase: « On donna dès lors au roi le nom de Munihata (celui qui a mis à mort les solitaires). » Dans A. W. K. et A. W. Tch. il ne s'agit point à cette place du nom du roi mais plutôt du nom de la montagne. A. W. K. le transcrit Sieou-nihi-to et A. W. Tch. le traduit par « Profondément caché ». Transcription et traduction suggèrent un original Sunihita « bien caché, profondément enseveli ». A côté de la leçon du Divyāv. il faut donc en supposer une autre : tasya Sunihita iti samjūā vyavasthāpitā.

## Chapitre sixième.

## Avadāna d'Upagupta (1).

Dans le royaume de Mathura 摩突羅, le Buddha dit à Ānanda: « Cent ans après mon nirvāṇa, dans le royaume de Mathura, le fils du maître de maison Gupta aura nom Upagupta. Il enseignera la Loi du dhyāna 禪祖. Parmi les disciples, il sera le premier de tous. Bien qu'il n'ait pas les signes, il fera des conversions autant que moi. Après mon nirvāṇa, il fera en grand œuvre de Buddha. Les innombrables 阿僧爾 (asaṃkhyeṇa) êtres vivants qu'il convertira auront tous la Délivrance. Ceux qui deviendront Arhat, il leur fera jeter une fiche de quatre pouces dans une fosse qui sera pleine de ces fiches

(1) A. W. K. Chapitre VI. — Le début de cet Avadāna se retrouve dans le Diryāradāna, en tête du Pāmçupradāna (pp. 348—350), mais le texte sanskrit est très altéré. Cf. Bunnour, Introduction, p. 378. L'aradāna d'Upagupta encadre ici le récit du premier Concile et les Vies des patriarches. Dans le Diryāv. il précède le récit de la vie d'Açoka. Dans A. W. Teh. comme dans A. W. K. la prophétic relative à Upagupta est résumée au début de l'avadāna d'Açoka (cf. supra p. 246). Upagupta est le personnage qui donne à l'Açokāradāna une certaine unité. Sa légende est le ciment par quoi sont soudées les diverses parties de l'œuvre.

Le chapitre VI de A. W. K. commence par la phrase suivante qui se retrouve dans le *Diryāv*.: «En ce temps-là le Buddha étant sur le point d'entrer dans le nirrāṇa convertit le roi-dragon Apalāla 阿波森 ainsi que Gopāla 温波森, la Caṇḍāli 海路和 et le roi-dragon. Puis, il se rendit au royaume de Mathurā...»

accumulées (1). Cette fosse sera longue de trente-six pieds et large de vingt-quatre pieds. »

The Buddha dit encore à Ānanda: « Maintenant vois-tu cette forêt verte? » Il répondit qu'il la voyait. « Ô Ānanda, c'est la montagne d'Urumuṇḍa. Cent ans après mon nirvāṇa, un bhikṣu nommé Chang-na-ho-sieou 商那和修 ((aṇavasa) établira un monastère sur le mont Urumuṇḍa et il convertira Upagupta. Il y aura dans le royaume de Mathura deux fils de famille, nommés l'un Na-lo 那羅 (Naṭa) et l'autre Po-li 政利 (Bhaṭa). Ils élèveront un monastère sur le mont Urumuṇḍa. Dans le calme et la pureté, on y pourra vivre et méditer. Cellule et couche, il y aura là tout ce qui est nécessaire. Et c'est ce qu'on appellera l'aranga de Na-lo-po-tch'a 那羅 政氏 (2) (Naṭabhaṭa). »

Ānanda dit au Buddha: «O Bhagavat, Upagupta fera beaucoup de bien aux nombreuses personnes qu'il convertira. » Le Buddha dit à Ānanda: «Ce n'est pas uniquement par ses nombreuses conversions du temps présent, mais en outre dans le passé, pendant des kalpa innombrables, il a fait beaucoup de bien. Si tu veux le savoir, écoute avec attention, je vais t'en faire le récit.

Jadis, sur un versant du mont Urumunda demeuraient cinq cents Pratyeka-buddha. Cinq cents rși demeuraient également sur un autre versant. Cinq cents singes demeu-

Le désaccord des transcriptions : po-li et po-tch'a est probablement dù à la coexistence du nom : Națabhața et du dérivé Națabhațika.

<sup>(1)</sup> Les traductions chinoises justifient la correction proposée par BURNOUT : çalākābhiḥ guhām pūrayiṣyanti au lieu de : çaṇakābhiḥ pū-jayiṣyanti des mss. du Divyāv.

<sup>(2)</sup> A. W. K. ajoute: «Sache-le, ô Ānanda! Ce monastère sera le premier lieu pour la méditation (dhyāna).» Un peu plus loin, lorsque le Buddha parle du Cachemire, cette même phrase est omise dans A. W. K. Sur ce point, A. W. K. reproduit probablement l'Açokāv. original tandis que A. W. Tch. a transposé au profit du Cachemire une partie du texte primitif.

raient aussi sur un autre versant. En ce temps-là, le chef des cinq cents singes se rendit au lieu où habitaient les Pratyeka-buddha. Le cœur joyeux, il cueillit des fleurs et des fruits et les donna aux Pratyeka-buddha. Alors ayant croisé les jambes, les Pratyeka-buddha s'assirent et entrèrent en méditation. Le singe ayant joint les mains, se plaça le dernier et à l'exemple des Pratycka-buddha il s'assit les jambes croisées. Ensuite les Pratycka-buddha entrèrent dans le nirvana. Le singe leur présenta des fleurs et des fruits, mais ils ne faisaient pas mine de les prendre. Là-dessus, le singe les tira et les poussa en les prenant par leurs vêtements, mais ils ne bougèrent pas. Le singe comprit qu'il étaient entrés dans le nirvana et il en fut attristé. Alors, étant allé sur un autre versant de la montagne, il vit les cinq cents brahmanes. Les uns étaient couchés sur des épines, les autres sur de la cendre. Les uns levaient un pied, les autres levaient une main. Les uns se suspendaient la tête en bas, les autres se brûlaient le corps avec les einq feux. A ceux qui étaient couchés sur des épines, le singe ayant pris ces épines, les jeta au loin. A ceux qui étaient étendus sur de la cendre, il prit également la cendre et la jeta au loin. Ceux qui levaient une main, il leur saisit la main et la fit abaisser. A ceux qui étaient suspendus la tête en bas, il rompit leur corde. Ceux qui levaient un pied, il le leur fit allonger. Pour ceux qui se brûlaient le corps avec les cinq feux, il jetait au loin les feux. Etonné de ce qu'ils faisaient, le singe alors croisa les jambes et s'assit devant eux. Les cinq cents rsi dirent : « Voici que ce singe s'étonne de ce que nous faisons. Essayons d'imiter ce qu'il fait. » Alors ils croisèrent les jambes et s'assirent, réfléchirent et tinrent leurs pensées fortement enchaînées. Sans maître, ils comprirent par eux-mêmes; et les trentesept lois de la pensée de Bodhi se présentèrent à eux spontanément. Ils obtinrent alors l'état de Pratyeka-buddha, et ils firent cette réflexion : « Voici que nous avons obtenu

l'état de Pratyeka-buddha, grâce à ce qu'un singe nous a appris. » Ayant disposé des fleurs et des fruits, ils les offrirent au singe. Quand le singe mourut, ils l'incinérèrent avec du bois odorant et lui firent des offrandes. O Ānanda! le singe de ce temps-là, c'est maintenant Upagupta. Jadis, même quand il était singe, il put faire du bien à cinq cents *rsi* et leur fit obtenir d'attester la Voie (1).

Le Buddha dit à Ānanda: «Tiens mon vêtement.» Alors (Ānanda) saisit le vêtement. Aussitôt il se dirigèrent ensemble vers le royaume de Ki-pin 屬 宴 (Cachemire) (2). Quand ils furent arrivés au Ki-pin, le Buddha dit à Ānanda: «Ce pays est paisible et en bon ordre. Il est extrêmement vaste.» Ānanda répondit au Buddha qu'il en était ainsi. Le Bhagavat dit encore à Ānanda: «Cent ans après moi, un bhikṣu nommé Mo-t'ien-ti (Madhyāntika) 學 田 地 établira la Loi du Buddha dans le royaume de Ki-pin. Ce royaume offrira en abondance des cellules et des objets de couchage. Pour s'asscoir dans la méditation im (dhyāna), ce sera le premier (lieu) (3).»

De là le Buddha s'avança par étapes vers la ville de Kin-che-na 切 为 別 (Kuçinā[ra]). Le Buddha voulant entrer dans le parinirvāņa dit à Mahākāçyapa: «Après ma fin, il faudra composer l'Œil de la Loi pour que, pendant mille années, dans le monde, il fasse prospérer les êtres vivants. » Kaçyapa répondit: «J'accepte respectueusement vos ordres, ô Bhagavat. » Le Buddha entra

- (1) La suite du texte manque au Diryav.
- (2) Les rédacteurs de A. W. K. et A. W. Tch. ont adopté la tradition qui désignait Ananda comme le compagnon de voyage du Buddha dans l'Inde du Nord. Sur les traditions opposées, cf. Le Nord-Ouest de l'Inde dans Journ. As. 1914, II, p. 507.
- (3) A. W. K.: «Arrivé là, (le Buddha) dit à Ānanda: «Vois-tu ce pays montagneux et boisé?» Ānanda répondit: «Je le vois, ô Bhagavat!» Il dit encore à Ānanda: «Dans ce royaume de Ki-pin, cent ans après mon nirvāṇa, il y aura le bhikṣu Madhyāntika 天田地. Il fondera dans ce pays le Royaume de Ki-pin.» Et ainsi de suite... jusqu'à: Le Buddha se rendit par étapes à la ville de Kuçinā[rā].»

dans une pensée mondaine et fit cette réflexion: « Que Che-t'i-houan-yin 釋 提 桓 因 (Çakra devānām-indra) vienne auprès de moi.» Çakra devānām-indra connut la pensée du Buddha et vint auprès de lui. Le Buddha dit à Çakra devānām-indra : « Après ma fin tu devras protéger la Loi excellente. » Çakra devānām-indra dit au Buddha: «O Bhagavat! je reçois vos ordres!» Le Buddha entra de nouveau dans une pensée mondaine et fit cette reflexion: e Que les quatre deva rois des deva 天王天 viennent auprès de moi! » Alors les quatre rois des deva connurent la pensée du Buddha et vinrent auprès de lui. Le Buddha dit aux quatre rois des deva : « Après mon nirvana, vous devrez protéger la Loi excellente. » (Ils répondirent): «Soit! ô Bhagavat, nous devons recevoir vos ordres saints!» Le Buddha ayant donné ses instructions à Mahākāçyapa, à Çakra devānām-indra et aux quatre rois des deva se rendit alors à la ville de Kuçinā[rā] (1), dans le bois des arbres So-lo 娑羅 (Sala) et il passa la nuit entre les arbres faisant la paire. L'heure du nirvāna étant venue, il dit à Ananda. « Etends-moi, la tête tournée vers le Nord, dans le bois des arbres Sala. Aujourd'hui, au milieu de la nuit, j'entrerai dans le nirvana. Et il récita ces gāthā:

« Les êtres sont tous dans un tourbillon. La naissance et la vieillesse ressemblent aux vagues (de la mer). Ayant

(1) A. W. K.: «Le Buddha dit aux quatre rois des dera: « Après mon nirvāṇa, vous devrez protéger et maintenir les Corbeilles de la Loi. Et ainsi de suite... jusqu'à: Dans l'avenir (il y aura) trois souverains rebelles. Vous devrez tous protéger contre ces (rois) et maintenir les Corbeilles de la Loi. » Les quatre rois des deva dirent au Buddha: « Soit, à Bhagavat! » A ce moment le Bhagavat ayant achevé de transmettre les Corbeilles de la Loi à Mahākāçyapa ainsi qu'à Çakra derendra et aux quatre rois des deva, se rendit derechef au royaume de Mathurā. De cette façon, il se rendit par étapes à la ville de Kucina[rā] ...» Il y aurait donc eu un second voyage du Buddha au pays de Mathurā! Tout ce passage semble d'ailleurs interpolé. Le raccord au moyen des mots « de cette façon » est maladroit.

traversé l'Océan de la mort, je rejette mon corps comme on abandonne un radeau. J'aborde au nirvāṇa plein de sécurité; j'échappe à la terreur des mo-kie 廣 谒 (makara). Les 3 sortes d'êtres sont une mer profonde et vaste; le maître de la Délivrance a pu la traverser. »

Ayant récité ces gāthā, il entra dans le nirvāņa. Et 13ª ainsi de suite . . . jusqu'à : On éleva les huit stūpa des chö-li 会利 (carīra) et un neuvième stūpa pour l'urne et un dixième stapa pour le charbon (du bûcher). Et ainsi de suite . . . jusqu'à : Çakra devānām indra et les quatre rois des deva rendirent hommage aux çarīra avec des fleurs odorantes, des airs de musique, des parfums en poudre et des parfums onctueux. Et ils prononcèrent ces paroles : « Le Buddha nous a transmis la Loi, puis il est entré dans le nirvana. Désormais, nous protégerons et nous maintiendrons la Loi du Buddha.» Çakra devānāmindra dit à T'i-t'eou-lai-tch'a 提頭賴氏 (Dhṛtarāṣṭra) (1): « Tu dois protéger la Loi du Buddha du côté de l'Orient. » Puis il dit à Pi-leon-lei 毗 樓 勒 (Virudhaka) (2): « Tu dois protéger la Loi du Buddha du côté du Sud. » Il dit à P'i-leou-po-tch'a 毗樓博叉 (Virupakṣa) (3): « Tu dois protéger la Loi du Buddha du côté de l'Occident. » Il dit au roi des deva Pi-cha-men 则沙 門 (Vaiçramana): « Tu dois protéger la Loi du Buddha du côté du Nord. Pour quelle raison? Dans l'avenir, il y aura trois rois aux vues (dṛṣṭi) perverses qui détruiront la Loi du Buddha. Le Buddha a prédit que tu devais la protéger et la maintenir » (4).

<sup>(1)</sup> A.W.K.: Tch'e-li-to-a-lo-to 持梨哆阿囉哆 [traduit par: «Gouverne-royaume» 治國].

<sup>(2)</sup> A. W. K.: Pi-licou-to 毗 罶多 [traduit par « Accroissement » 塪 長].

<sup>(3)</sup> A. W. K.: *P'i-licou-po-tch'a* 毗留博叉[traduit par «Vilains yeux » 不好眼].

<sup>(4)</sup> A. W. K.: «Puis il dit à Kieou-pi-lo 鳩鞞羅 [traduit par «Vilain corps » 不好身] (Kuvera): «Tu protégeras la Loi du

Après que le Buddha se fut éteint les Arhat par milliers. par centaines de mille, par myriades entrèrent tous dans le nirvāņa. Les deva, dans l'espace, poussèrent de grands cris et prononcèrent ces paroles : « Les disciples du Buddha s'en vont tous à la suite du Buddha. La lampe de la Loi va s'éteindre. La grande nuit va venir. Si on ne rassemble pas les textes sacrés des trois Corbeilles (piţaka), quand les Arhat seront entrés dans le nirvāņa, la Loi du Buddha s'éteindra. » Alors Çakra devānām-indra accompagné des quatre rois des deva et de la multitude des deva, se rendit auprès du Vénérable Mahākāçyapa. Il se prosterna la face (contre terre) et dit à Kāçyapa: « O Vénérable, la Loi du Tathagata vous a été transmise. Maintenant, ô Vénérable, vous devez rassembler l'Œil de la Loi pour que, chez les deva et chez les hommes, pendant mille années consécutives, il fasse prospérer les êtres vivants. » Alors Kāçyapa dans l'espace frappa le grand gandi (gong) (1). Les trois mille mondes en entendirent tous le son. Alors cinq cents Arhat s'assemblèrent dans la ville de Kuçinā[rā].

Kaçyapa dit à A-na-liu 阿那律 (Anuruddha) (2): «Lequel d'entre les Arhat n'est pas encore venu?» Il répondit: «Seul, le Vénérable Kiao-fan-po-t'i 橋龙波提(3) (Gavampati) qui demeure au palais des Che-li-che 尸利沙

Buddha du côté du Nord. Le Bhagavat a dit: Après mon nirvāņa, il y aura trois rois rebelles. Ils viendront du même pays que toi. S'ils détruisent la Loi du Buddha, tu devras la protéger. > Cette prédiction se retrouve deux fois dans A. W. Tch. La seconde fois, elle est très développée et va de la fin de la page 24<sup>b</sup> à la p. 26<sup>a</sup>. Ici la façon étrange dont le Buddha cite ses propres paroles est un nouvel indice de nature à prouver que tout ce passage a été remanié (cf. supra p. 312, note 1).

- (1) A. W. K.: « Mahākāçyapa fit résonner les pierres sonores. Par la force de sa pénétration surnaturelle, il émit de sa bouche un son qui fut perçu dans tout le Jambudyipa. »
  - (2) A. W. K.: A-neou-leou-t'o 阿瓷樓默.
- (3) A. W. K.: Kia-fan-po-ti 伽梵波提 [traduit par: le Seigneur des Beenfs 牛主].

(çirīṣa) n'est pas encore venu. » Kaçyapa demanda: « Maintenant, dans cette multitude, qui occupe la dernière place? » Fou-na 引 (Purṇa) (1) répondit: « J'occupe la dernière place. » Le Vénérable dit: « Peux-tu obéir au Saṃgha et te conformer à l'enseignement de la Loi? » Purṇa répondit: « Je puis lui obéir et m'y conformer. » Le Vénérable dit: « C'est bien! e'est bien! Tu peux, en occupant la dernière place, être l'ornement de l'Assemblée. » Il te faut maintenant aller là-bas au palais des çirīṣa dire à Gavāmpati: « Kaçyapa et le saṃgha des bhikṣu vous appellent. Voici qu'en ces circonstances ils vous réclament, ô Révérend, pour les affaires du Saṃgha. »

Purņa se rendit alors au palais des çirīṣa et dit à Gavampati: « Voici que Kaçyapa et le samgha des bhikșu vous appellent momentanément, ô Vénérable, pour les affaires du Sangha. » Il répondit : « O āyuşmat Purna! vous devriez dire : Le Tathāgata et le sangha des bhikṣu . . . Pourquoi dites-vous : Kaçyapa et le sanigha des bhiksu...? Le Buddha est-il donc entré dans le nirvana? Les hérétiques ne vont-ils pas anéantir la Loi du Buddha? Les mauvais bhikșu ne vont-ils pas détruire le sangha (où règnent) l'union et la concorde? » Pūrṇa répondit: « Vous l'avez dit! Le Tathāgata est entré dans le nirvāṇa. Le pont de la Loi est ruiné. Le Siu-mi 須爾 (Sumeru) de la Loi s'est écroulé. Le mont Yeou-k'ien-t'o 曲 乾 ਇ (Yugaṃdhara) des Çrāvaka est tombé en ruines. » Le Vénérable Gavampati dit : « Şi le Bhagavat était encore dans le Jambudvīpa, je devrais y aller. Mais puisque maintenant il est éteint, le Jambudvīpa est désert et sans attrait. Pourquoi irais-je? Maintenant je veux entrer dans le nirvana. De loin, je me prosterne en esprit aux pieds de Kaçyapa et des membres du Samgha. » Ayant prononcé ces paroles, il entra dans le nirvāna. Là-dessus, Purna revint au Jambudvīpa. Arrivé en présence des

<sup>(1)</sup> A. W. K.: Fou-na 富 那.

membres du Samgha, il se tourna vers le sthavira et dit : « Gavampati refuse de descendre. Il s'est prosterné aux pieds du sthavira et des membres du Samgha, puis il est entré dans le nirvana. Au terme de sa vie, il a prononcé ces paroles : « Le grand éléphant qui a les dix forces (daçabala) a disparu. Son petit disparaît aussi à sa suite. »

Comme les Arhat entraient en grand nombre dans le nirvāna à la suite du Buddha, Mahākāçyapa proclama cette injonction : « Tant que les Corbeilles de la Loi ne sont pas réunies, il est interdit aux bhiksu d'entrer dans le nirvana. » Et il réunit les cinq cents Arhat tous unanimes dans le désir de rassembler les Corbeilles de la Loi. Et ils dirent à Ananda: O ayuşmat! entre les disciples du Buddha, tu es to-wen 多聞 (bahuçruta); tu as retenu tout l'ensemble et grande est ta sagesse; tu as constamment suivi le Buddha et ta conduite a été pure. Tes vues (dṛṣṭi) sont parfaites; jusqu'à la fin, dans la Loi, tu assureras avantage et paix aux membres du Saingha et tu en as été loué par le Buddha.» (1) Le Vénérable Kaçyapa dit aux bhikṣu: «Le Buddha est entré dans le nirvana. La multitude des hommes, semblable à une nuée, va s'assembler ici et nous importuner. Allons vers un lieu paisible pour composer les textes sacrés et la Loi (2). » Là-dessus, accompagné des cinq cents Arhat, il se dirigea vers la ville de Rajagrha.

- (1) Dans A. W. K. ces paroles sont attribuées à Kāçyapa: Les cinq cents Arhat s'étant tous réunis, Mahākāçyapa dit au Sanıgha: «L'āyuşmat Ānanda a constamment suivi le Tathāgata; maintenant il est vieux; tous les membres du Sanıgha doivent le vénérer.» Et il récita encore cette gāthā:
- «L'āyuṣmat Ānanda a reçu et retient les paroles du Buddha. Il posséde la sagesse, source de profit. Sans cesse il a suivi les pas du Tathāgata. Son esprit pur explique la Loi du Buddha. Il faut le vénérer. Il fait prospérer les membres du Saṃgha et il en a été loué par le Daçabala.»
- (2) A. W. K.: « Nous allons réunir les Corbeilles de la Loi aux lieux où le Buddha a trouvé la Voie, dans le royaume de Magadha. »

Le Vénérable Ananda, accompagné du disciple P'o-chö-fou-to 婆園期度 (Vṛjiputra) parcourut les villages de P'o-li-chö 婆利園 (Vṛji) (1). Alors dans ces villages, les gens des quatre catégories (pariṣad) apprenant le nirvaṇa du Buddha s'évanouissaient de douleur et éprouvaient du regret. A ce spectacle, Ānanda fut ému de pitié. Il monta sur le siège du lion (siṃhāsana), exposa pour eux l'abrégé de la Loi et leur en expliqua le sens. Alors le disciple Vṛjiputra contempla son ho-chang和上 (upādhyāṇa), le Vénérable Ānanda. Or celui-ci était en cours d'étude et il n'avait pas encore obtenu l'état d'Arhat. Alors s'adressant à Ānanda, (Vṛjiputra) récita cette gāthā:

« Dans le calme, assis sous un arbre, en état de nirvṛti 景文 tu réaliseras le nirvāṇa. O Gautama! entre dans l'extase. N'aic pas de distraction. Avant longtemps, tu obtiendra la nirvṛti, qui est la Loi pure du nirvāṇa (2). »

- (1) A. W. K.: «En ce temps là, l'āyuṣmat P'i-li-che-fou-to 即類 (Vṛjiputra) était au service d'Ānanda. Ils se rendirent au royaume de P'i-li-che 即類 (Vṛji). Dans ce royaume les quatre catégories de fidèles en apprenant le nirvāṇa du Buddha, furent attristés. Alors Auanda pensa: «Les quatre catégories de fidèles sont attristés. C'omment prêcher la Loi? L'āyuṣmat Vṛjiputra pensa: «Je vais contempler l'esprit de mon upādhyāya (pour voir) s'il est un saint ou un homme du commun. » Et il vit que son upādhyāya avait encore l'esprit d'un homme en cours d'étude et qu'il n'était pas encore las du monde du Désir (kāmadhātu). L'ayant vu, il se rendit auprès d'Ānanda. Arrivé là, il récita cette gāthā:
- «Il vous faut aller sous un arbre et produire la pensée du nirrāṇa. O Gautama! asseyez-vous en dhyāna. Avant peu, vous réaliserez le nirrāna.»
- (2) Le premier vers qui est attribué à Vajjiputta dans *Thera Gāthā* n° 62 se retrouve avec le même contexte dans le *Saṃyukta nikāya* I, 201—202, et dans les deux versions chinoises du *Saṃyukta* (Tōk. XIII, 4, p. 99<sup>b</sup> et Tôk. XIII, 5, p. 109<sup>b</sup>, 110<sup>a</sup>.

Le second vers attribué à Vajjiputta reparaît avec le même contexte qu'aux *Thera Gāthā* dans *Saṃyukta nikāya* I, 199. Les deux versions chinoises du *Saṃyukta* ne paraissent pas contenir ce second vers dans la section correspondante.

Vrjiputra dit : « Conformément à cette gāthā, éveille-toi et comprends, ô Ananda! » Ananda l'ayant entendu, pendant toute la nuit marcha et s'assit en dhyāna, dans le recueillement. Au début de la nuit suivante, il se coucha, l'épaule droite contre terre, et sa tête avait à peine touché le coussin quand son esprit, grand ouvert, fut délivré, et il obtint l'état d'Arhat. Alors il se dirigea vers la ville de Rajagrha.

Le Vénérable Mahakaçyapa, à la tête des cinq cents Arhat, parvint également à la ville de Rajagrha. Le roi A-chö-che 阿图世 (Ajataçatru), fils de la Wei-t'i-hi 章 提希 (Vaidehī) (1) apprenant que Kāçyapa conduisait les cinq cents Arhat à Rajagrha, fit orner la ville et les étangs et réparer les routes; et il sortit de la ville à la rencontre (du Vénérable). Autrefois, le roi avait obtenu la foi sans racines. C'est pourquoi le jour où il avait vu le Bhagavat, il s'était jeté à bas de son éléphant (2). Cette fois encore, en apercevant Mahakaçyapa il se jeta à bas de son éléphant. Le Vénérable, par la force de sa pénétration surnaturelle (abhijnā) le soutint, de sorte qu'il ne se fit aucun mal. Alors il dit au roi : « La puissance magique 測足 (rddhipuda) du l'athagata était vive et prompte. Il n'en est pas de même de celle des Auditeurs (Çravaka). C'est à grand'peine que les Çravaka acquièrent la puissance magique. Désormais quand vous nous verrez, ne vous jetez pas à bas de votre éléphant comme lorsque vous vîtes le Buddha. » Le roi dit : « Soit! je reçois vos instructions. » Alors le roi Ajataçatru toucha la terre avec les cinq parties de son corps; de la tête il honora les pieds du Vénérable, puis, les mains jointes, il lui dit: «Je n'ai pas obtenu de voir le nirvana du Tathagata. Faites en sorte, ô Vénérable, que je voie votre nirvāņa.»

<sup>(1)</sup> A. W. K.: «Ajātaçatru, fils de Pi-t'i-hi 韓提希.»
(2) A. W. K.: «Autrefois, en voyant venir le Buddha, il était tombé d'un pavillon élevé.»

(Kaçyapa) répondit qu'il y consentait. Ayant fait au roi cette promesse, il lui dit encore : « Maintenant, je veux rassembler l'Œil de la Loi du Tathāgata. Je souhaite, ô grand roi, que vous soyez pour moi le t'an-yue 檀 越 (dānapati). » Le roi dit : « Je désire que les bhikṣu reçoivent de moi, pendant toute ma vie, des ustensiles de couchage, des remèdes contre les maladies, des vêtements et des aliments. » Alors le Vénérable Kāçyapa consentit.

Il se rendit au bois des Bambous et fit cette réflexion: c Il y a ici des cellules en abondance. Il se peut que les bhikṣu trop nombreux, nous importunent. Dans la grotte du Pi-po-lo 畢鉢羅 (Pippala) les ustensiles de couchage ne sont ni trop nombreux ni trop rares. C'est là qu'il faut composer l'Œil de la Loi. » Là-dessus, Kaçyapa accompagné des cinq cents Arhat, se rendit à la Grotte du Pippala. Ayant disposé un lit de repos, il s'assit et prononça ces paroles : « Dans l'avenir, les bhikşu auront peu de mémoire. Nous devons, au début de la journée, réunir les gāthā du Dharmapada 法句偈. Après le repas, nous réunirons l'Œil de la Loi (1). » Alors les bhiksu, (savoir) les cinq cents Arhat et les autres, s'étant tous rassemblés, prononcèrent ces paroles : « Quelle (Corbeille) de la Loi rassemblerons-nous d'abord? » Le Vénérable Kāçyapa répondit : «Rassemblons d'abord les sieou-to-lo 修多羅 (sūtra). » Les bhikṣu dirent : « Dans cette multitude, quel est celui qui peut rassembler les sutra? » Kaçyapa dit : « Ānanda est le premier des to-wen 多聞 (bahuçruta). La Corbeille des sūtra, Ānanda l'a retenue complètement. Maintenant, tous ensemble, nous devons la composer en interrogeant Ananda. » Alors il dit à Ananda: « O Ananda! l'Œil de la Loi a été produit par le Buddha. Les to-wen ayant quitté ce monde, vous

<sup>(1)</sup> A. W. K.: Nous devons, avant le milieu du jour, réunir les Yeou-t'o-na K'ia-t'o 優 施 那 伽 (Udāna-Gāthā). Dans l'aprèsmidi nous rassemblerons la totalité de la Loi.

êtes le seul qui gardiez au complet la Corbeille de la Loi. Maintenant nous devons rassembler la Loi. Il faut que vous la récitiez. » Ānanda dit : « Qu'il soit fait comme vous dites, ô Vénérable. » Alors, en face du Sthavira il contempla les pensées des assistants et récita cette gāthā:

« En l'absence du Buddha, la voie que suivent les bhilique est sans parure. Ils sont pareils à la multitude des étoiles dans l'espace, lorsqu'il n'y a pas de lune. De même, dans le Samgha, en l'absence du Buddha, il n'y a que laideur et que bassesse. » (1)

Ayant récité cette  $g\bar{a}th\bar{a}$ , il se prosterna aux pieds du Sthavira (2), puis monta sur un siège élevé et se dit en lui-même : «Il y a des  $s\bar{u}tra$  qui ont été entendus de la bouche même du Buddha; il y a des  $s\bar{u}tra$  qui ont été entendus de la bouche des Çravaka. » (3) Alors le Vénérable

- (1) A. W. K. : « Alors Kāçyapa dit à Ānanda : « Il te faut maintenant réciter les  $s\bar{u}tra$ . Nous, la Grande Assemblée, nous les réunirons ensemble. Et il récita ces  $g\bar{a}th\bar{a}$ :
- « Ô toi, āyuṣmat Ananda, sache que cette Corbeille de la Loi qui est l'œuvre du Tathāgata, il est en ton pouvoir de la faire durer. Tu retiens la Corbeille de la Loi du Buddha, semblable à un bœuf qui porte une lourde charge. Le Tathāgatha possède les dix forces. Sa puissance immense et invincible peut mettre fin aux trois sortes d'existence. La Loi du Buddha est pareille au (mont) Crème [1] (Urumuṇḍa). Ceux qui retenaient la Corbeille de la Loi sont tous entrés dans le nirvāṇa. Tu es maintenant le seul homme qui ait reçu et qui retienne la Corbeille de la Loi du Buddha. »

Alors l'ayuşmat Ananda répondit : « Soit! » Et s'étant levé de son siège, debout en face du Sthavira, il contempla la totalité du Sampha, et récita cette gathā:

- « En cette assemblée de bon augure privée du seul Bhagavat, les cœurs purs sont sans ornement comme l'espace privé de la lune. »
- (2) A. W. K.: « L'āyuşmat Ānanda fit successivement les prosternations en commençant par le Sthavira. »
- (3) A.W.K.: «Il y a des Sūtra que j'ai moi-même reçus de la bouche du Buddha. Il y a des Sūtra que je n'ai pas reçus moi-même de la bouche du Buddha.»

Kaçyapa demanda: « En quel lieu le Buddha a-t-il récité le premier de tous les sūtra. » (1) Ānanda répondit: « C'est ainsi que j'ai entendu. Une fois, le Buddha demeurait à Varānasī, dans le Parc des Cerfs, à la demeure du Vieux ṛṣi (2). Pour les cinq bhikṣu il fit tourner trois fois la roue de la Loi. C'est ainsi qu'il exposa la Vérité sainte de la douleur. » Le Vénérable Kiao-tch'en-jou 情知 (3) (Kauṇḍinya) fit alors cette réflexion: « C'est bien ainsi que jadis le Buddha exposa pour nous la Loi. Maintenant les paroles d'Ānanda ne sont pas différentes de l'original. » Alors s'étant levé de son siège, il s'assit à terre et récita cette gāthā:

«Ah! les êtres sont malheureux. Ils sont instables comme (l'image de) la lune dans l'eau. Comme le bananier, ils manquent de solidité. Ils ressemblent aux illusions magiques, à l'ombre et à l'écho. Le Tathagata est un grand héros dont les mérites sont aussi vastes que les trois mondes; et cependant le vent de l'Impermanence l'a fait flotter sans cesse à la dérive (4). »

Les cinq cents Arhat ayant entendu cette  $g\bar{a}th\bar{a}$ , se levèrent tous de leurs sièges et s'assirent à terre. Le Vénérable Mahākāçyapa dit aux bhikşu: « Les paroles d'Ānanda sont-elles véridiques? » Ils répondirent tous

- (1) A. W. K. intercale ici la strophe suivante:

  « Grand Sage! nous vous en supplions tous. Fils du Buddha,
  il faut que vous nous disiez en quel lieu le Buddha a récité
  le premier Sūtra. »
- (2) A. W. K.: « en présence d'un rși (?) ».
- (3) A. W. K.: L'āyuşmat A-jo Kiao-tch'en-jou 阿若憍陳如 Ajñāta Kauṇḍinya.
- (4) A. W. K.: « Les trois mondes sont sans force. Ils sont comme (l'image de) la lune dans l'eau, comme les transformations magiques et comme le bananier. Mais par la force de la Sagesse il a pu discerner ce qui est dans le monde, et ainsi, échappant à la transmigration, il est entré dans le nirvaṇa, semblable à un arbre renversé par un grand vent. >

affirmativement (1). Ananda récita ainsi tout au long la Corbeille des satra. Le Vénérable Kaçyapa se dit encore en lui même : « Maintenant qui dois-je charger de réciter le P'i-ni 叫足足(Vinaya)? » Et il pensa : « Le Buddha a dit que le Vénérable Yeou-po-li 愛波離 (Upali) était le premier de ceux qui retiennent le Vinaya (Vinayadhara). Il a entendu le Vinaya tout-entier de la bouche du . Buddha (2). Il faut compiler le Vinaya en interrogeant (Upali). » Mahakaçyapa dit alors à Upali : « Récite le Vinaya. Nous voulons maintenant le composer. Il faut que tu le récites. » Upali acquiesca. Kaçyapa demanda: « En quel lieu le Buddha a-t-il prononcé la première des défenses?» Il répondit : « Dans le royaume de Vaiçalī, à propos de Siu-ta 須達 (Sudatta), fils de Kia-lan-t'o, 迦蘭陀 (Kalanda), il édicta la première défense. » (3) Et ainsi de suite pour la deuxième et la troisième défense jusqu'à ce qu'on cût rassemblé en entier la Corbeille du Vinaya.

Le Vénérable Kaçyapa fit cette reflexion: «Il faut maintenant que je récite moi-même la Corbeille Ma-tö-lo-k'ia 摩得勒伽 (Matṛka). (4) » Et il dit aux bhikṣu: «Le Mātṛka-piṭaka, c'est les quatre places de pensée

- (1) A.W.K.: Alors les cinq cents Arhat quittèrent tous leurs lits de repos et s'assirent sur la terre nue. A ce moment, Kāçyapa dit aux bhikṣu: «Quel est le sūtra récité par Ānanda?» Et ensuite les cinq cents Arhat entrèrent en san-mo-t'i 三 摩提 (samādhi). Etant sortis de samādhi, ils dirent: C'est tel sūtra. C'est tel sūtra. Et ainsi jusqu'à ce qu'il eût récité les quatre sortes de sūtra.
- (2) Cette phrase, qui ne se retrouve pas dans A. W. K., contraste avec les paroles d'Ānanda citées plus haut : « Il y a des sūtra qui ont été reçus de la bouche des Çrāvaka. » Il semble qu'en introduisant cette remarque dans le texte, un écrivain tardif ait voulu donner au Vinaya-piṭaka rédigé par Upāli plus d'autorité qu'au Sūtra-piṭaka rédigé par Ānanda.
- (3) A.W.K.: « . . . à propos de Siu-t'i-na 須提那 (Sudinna), fils de Kalanda ».
  - (4) A.W.K.: «Mère de la Sagesse» 知日 (Mālṛkā).

念處 (smṛtyupasthāna), les quatre efforts corrects 正勤 (samyakpradhāna), les quatre quartiers de magie 如意足 (rddhi-pāda), les cinq racines 根 (indriya), les cinq forces 力 (bala); les sept bodhyanga 覺, les huit (portions de) la Voie sainte (aṣṭāṅgika mārga) (1); les quatre difficultés de pratiquer la Voie; les quatre facilités de pratiquer la Voie; le samādhi de l'Absence de trouble (arana); le samādhi de Connaissance par vœu (pranidhijñāna); les dharma classés numériquement 增一 (ekottara); les 108 kleça 煩惱 (2), l'exposé des discussions profanes 世論, l'exposé des liens 結使 (saṃyojana), l'exposé des œuvres (karma), les exposés de l'extase (samādhi), de la sagesse, etc. Ò Āyuṣmat, voilà ce qu'on nomme le Mātṛkā-piṭaka.» Ayant achevé de réunir les Corbeilles de la Loi, le Vénérable Kaçyapa récita la gāthā suivante:

« Avec la roue de cette Loi vénérable, il a secouru les diverses catégories d'êtres vivants. Les paroles du Bhagavat qui a les dix forces, nous devons tous avec zèle et respect y conformer notre conduite. Cette Loi est une lampe brillante. Elle détruit les noires ténèbres et les voiles de l'ignorance; elle aide l'esprit et ne le laisse point s'égarer (3). »

Le vénérable Ananda fit cette réflexion : « Quand il approcha du *nirvāna*, le Buddha prononça ces paroles : Si un moine néglige les menues défenses, il peut être heureux.

- (1) Jusqu'ici l'énumération de A. W. K. concorde avec celle de A. W. Tch. Puis A. W. K. se borne à ajouter : « les 4 distinctions ); le (samādhi) de Connaissance de l'absence de trouble, et le (samādhi) de Connaissance par Vœu ».
- (2) Les 108 kleça sont obtenus ainsi: 6 kleça des sens + 6 kleça des fonctions ( $\bar{a}yatana$ ); au total 12, lesquels peuvent être bons, mauvais ou moyens, soit  $12 \times 3 = 36$ . Ces 36 peuvent se localiser dans le présent, le passé et l'avenir, soit  $36 \times 3 = 108$ .
  - (3) A. W. K.: (Kāçyapa) récita la gāthā suivante:
- « Nous avons fini de réunir les Sutra et le Dharma, pour la prospérité du monde. Les paroles du Buddha qui a les dix forces sont une chose incommensurable. Les ténèbres de l'ignorance, dans le monde, la lampe de la Loi peut les dissiper ».

Il faut maintenant que je redise ces paroles au Samgha.» Le Vénérable Ānanda, la tête tournée vers le sthavira, joignit les mains et dit : « J'ai moi-même entendu le Buddha dire ces paroles : Si un moine néglige les menues défenses, il peut être heureux. » Le Vénérable Kāçyapa dit à Ānanda: « Quelles sont les menues défenses? L'as-tu demandé au Buddha? » — Il répondit : «Je ne l'ai pas demandé. » Kāçyapa dit: «En ne les demandant pas, tu t'es rendu coupable d'un péché t'ou-ki-lo 突吉羅 (duskrta).» Ananda répondit: «Certes, je ne dis pas que je suis exempt de honte de ne pas l'avoir demandé; c'est sous l'effet du chagrin que je ne l'ai pas demandé. » (Kāçyapa) dit encore : « Tu as commis d'autres fautes. Le Buddha, lorsqu'il approcha du nirvāņa, te demanda de l'eau et tu ne lui en donnas pas. En cela tu t'es également rendu coupable d'un péché duskrta. » — Ananda répondit : « Certes je ne dis pas que je suis exempt de honte de n'avoir pas puisé de l'eau. A ce moment, cinq cents chars venaient d'entrer dans l'eau pour la traverser en sorte qu'elle était trouble et impure. C'est pourquoi je n'en ai pas puisé. » (Kaçyapa) dit encore: « Tu as aussi foulé aux pieds le vêtement couleur d'or du Tathagata. En cela également tu es coupable. » Ananda répondit : « Certes je ne dis pas que je suis exempt de honte. Il n'y avait pas d'autre bhikșu pour tenir avec moi ce vêtement. » Kāçyapa dit : «S'il n'y avait personne pour tenir avec toi ce vêtement, pourquoi ne l'as tu pas jeté en l'air? Si tu l'avais jeté en l'air, les deva eux-mêmes l'auraient saisi. Tu as commis une autre faute. Le Tathagata t'a dit: « Quand un bhiksu est versé dans la pratique des quatre quartiers de magie 如意足 (rddhi-pāda) il peut rester vivant pendant un kalpa et demi. Je suis très versé dans la pratique des quatre quartiers de magie. » Trois fois il a parlé ainsi. Alors tu es resté silencieux et tu n'as pas prié le Buddha de rester longtemps dans le monde. En cela également tu t'es rendu coupable d'un péché duskrta. »
Ananda répondit : « Je ne dis pas que je suis exempt de

défenses. Si on néglige ces menues défenses, les bhikșu diront : Négligeons les deux cas indéterminés et les treize observances; et ainsi de suite jusqu'aux quatre péchés (capitaux). Toutes (les défenses) scront négligées. Quand les hérétiques l'apprendront, ils diront : «La prétendue Loi du Çramana Gautama est pareille à la fumée. Tant que le Buddha vécut, on observa et on maintint les défenses. Depuis le nirvana du Buddha, celles que les bhikşu veulent maintenir, ils les maintiennent; celles qu'ils veulent négliger, ils les négligent. » Le Vénérable Kāçyapa dit aux bhikşu: «Le Buddha a prononcé ces paroles: « Tout ce que j'ai prescrit, tenez-le pour prescrit; ce que je n'ai pas prescrit, ne le tenez pas pour prescrit. Si, sans rien ajouter à ce que j'ai prescrit ni sans en rien retrancher, les bhikșu observent respectueusement les défenses, ils feront prospérer la Loi excellente et les doctrines mauvaises seront détruites à jamais. » Pour cette raison, les défenses prescrites par le Buddha doivent toutes être maintenues. Si l'on agit ainsi, la Loi pourra demeurer longtemps. »

### Chapitre septième (1).

#### Avādana du Nirvāņa de Mahākāgyapa.

Le Vénérable Kaçyapa, ayant achevé de rassembler les Satta ainsi que l'Abhidharma (2) et le Vinaya, entra dans le sociadió de Commissance-par-Vien quagidhi-juanos et il contempla en se demandant, si les Corbeilles de la Loi qu'il avait rassemblées n'étaient point défectueuses, Quand il ent achevé de réfléchir, il sut que (ces Corbeilles) a'étaient point défectueuses. Les cinq cents Arhat entrèrent également dans le sociadió de Commissance-par-Vieu et

<sup>(2)</sup> Il ne s'acit plus de la Mătrka comme dans le chapitre précédent, mais bien de l'Abhidharma, en chinois A-p'i-t'an M total de l'est de l'e

ils contemplèrent de la même façon. Kāçyapa se dit en lui-même : «Le Tathagata fut pour moi un grand ami bienveillant (kalyāṇamitra). Je dois montrer ma reconnaissance envers le Buddha. Montrer sa reconnaissance envers le Buddha, c'est faire ce que le Buddha désirait. Or je l'ai fait entièrement. Avec la Loi j'ai secouru mes compagnons brahmacārin; j'ai rendu de grands services aux êtres vivants. J'ai manifesté pour les êtres vivants à venir des sentiments de grande commisération. J'ai voulu empêcher le cours de la grande Loi de s'arrêter. Pour ceux qui ne sont point sensibles à l'honneur, j'ai établi des formalités (1) d'expulsion. Pour ceux qui sont sensibles à l'honneur, j'ai créé une voie paisible et heureuse. Ainsi j'ai montré entièrement ma reconnaissance. » Kāçyapa fit encore cette réflexion : « Je suis extrêmement âgé. Mon corps est vieux et décrépit. Mon corps infect et usé est tout à fait répugnant. Le moment est venu d'entrer dans le nirvana. » (2)

Le vénérable Kāçyapa transmit la Loi à Ānanda et prononça ces paroles : « Ó āyuşmat Ānanda! Le Buddha m'a transmis les Corbeilles de la Loi. Voici que je veux entrer dans le nirvāṇa. Je te transmets la Loi. Garde-la bien. » Ānanda, joignant les mains, répondit au Vénérable : « Soit! J'accepte vos ordres. »

Or il y eut un chef de famille de Rajagṛha qui engendra un fils. Celui-ci vint au monde tout vêtu, et le nom du vêtement était chang-na 商那 (çāṇa). Alors on appela cet enfant: Çāṇavasa (3) 商那和修. Peu à peu il grandit,

<sup>(1)</sup> Kic-mo 羊邑 磨 (karma) désigne ici la procédure suivie dans les réunions du Saṃgha. C'est ce terme que j'ai rendu par « formalités ».

<sup>(2)</sup> A partir de ce point, cp. le récit parallèle du Vinaya des Müla-Sarvāstivādin dont j'ai donné ailleurs une traduction (*Le Nord-Ouest de l'Inde* dans *Journ. As.* 1914, II, p. 522—537).

<sup>(3)</sup> La transcription employée ici, Chang-na-ho-sicou, est souvent restaurée en sanskrit sous la forme Çāṇavāsu. Mais la finale sicou figure la désinence en o du nominatif ordinaire, ou elle est empruntée à un intermédiaire d'Asie Centrale. Dans A. W. K., ce nom est transcrit Chö-na-p'o-

et voulut aller sur l'océan. Kāçyapa dit à Ānanda: « Çāṇavāsa a formé le dessein d'aller sur mer. Quand il aura trouvé des marchandises précieuses, il reviendra, et voudra faire unc assemblée du pancavarsa 般 遮于 瑟. Quand l'assemblée sera terminée, tu le sauveras, tu le feras sortir du monde et tu lui transmettras la Loi. » Kaçyapa, ayant transmis à Ananda la Loi du Buddha, fit cette réflexion : « Je vais aller maintenant aux lieux où sont déposés les carīra authentiques et merveilleux qu'ont imprégnés les mérites bons, purs et innombrables de ce bon ami qu'est le Bhagavat qui prend en pitié ceux qui souffrent et ceux qui peinent. » S'y étant rendu, il s'y prosterna, présenta ses offrandes; puis il se rendit en volant aux emplacements des quatre stūpa, et il s'y prosterna avec le plus profond respect. Puis il se rendit encore à l'emplacement des huit grands stūpa qui contiennent des reliques (1). Il s'y prosterna et déposa des offrandes. Comme le grand roi des oies sauvages, il vola jusqu'au palais de So-kie-lo 莎竭羅 (Sagara) dans l'océan et il adora respectueusement la dent du Buddha. Quand il eut adoré respectueusement la dent du Buddha, il s'éleva dans les cieux. Comme un oiseau aux ailes d'or (garuda), le temps de plier et d'étendre le bras, en un instant, il arriva chez les deva Trayastrimçat. Alors Çakra devānām-indra 繹提桓因, avec la multitude des deva, se prosterna devant le vénérable Kāçyapa et lui présenta des offrandes. Puis Çakra devānām-indra contempla Mahākāçyapa et prononça ces paroles : « Ô Vénérable, vous venez maintenant pour présenter vos offrandes

sscu 舌那婆私 (Çāṇavāsin). ('p. les formes du Divyāv.: Çāṇakavāsin et Çāṇakavāsin.

<sup>(1)</sup> Dans A. W. K. Kāçyapa se rend d'abord aux quatre tche-tchö 支 徵 (caitya), puis il entre dans les stūpa des çarīra. Une note du traducteur chinois explique que le caractère 徵 se prononce ici 知 + 前 et que les quatre caitya étaient situés au lieu de la naissance du Buddha, au lieu où le Buddha « réalisa la Voie », au lieu où il fit tourner la roue de la Loi et au lieu du nirvāṇa.

aux carira avant d'entrer dans le nirvaya. C'est pour cela que vous venez ici. » Kaçyapa répondit : « J'ai voulu venir pour adorer respectueusement la dent du Tathagata, pour adorer les cheveux du Tathagata, la tiare du Tathagata et le bol du Tathagata (1). C'est maintenant la dernière fois que je fais l'offrande. » Alors Cakra devanam-indra et les autres deva, en entendant ces mots : « pour la dernière fois », baissèrent la tête, le cœur plein de pitié, d'inquiétude et de chagrin. Çakra devanam-indra prit luimême la dent du Buddha et la donna respectueusement au vénérable Kaçyapa. Le vénérable Kaçyapa l'éleva sur son front. Il offrit à la dent du Buddha du tchan-t'an 斯 村 (candana) tête-de-bœuf et des fleurs de man-t'o-lo 是 段器 (mandara). L'offrande terminée, il dit à la multitude des deva : « Ayez soin de ne pas vous relâcher. » Ayant prononcé ces paroles, il disparut de ce ciel (2) et reparut à Rajagrha.

Or le vénérable Ananda, quand il ent reçu la transmission, suivait constamment (Kaçyapa) et ne le quittait pas. Il craignait que (le Vénérable) n'entrât dans le nirvaya, ou bien il craignait de ne plus le voir, et c'est pourquoi il le suivait. Le vénérable Kaçyapa dit à Ananda : « Entre seul dans la ville de Rajagrha et mendie ta nourriture. Moi aussi je vais entrer seul dans la ville de Rajagrha et mendier ma nourriture. »

Avant le milieu (du jour), le vénérable Ananda mit son manteau, prit son bol et entra dans la ville de Rajagrha. Il mendia sa nourriture avec trois sortes de bonnes intentions: premièrement, pour que son aspect fût agréable; secondement, pour qu'ayant beaucoup entendu et tout retenu, il pût exposer la Loi vraiment bien sans ennuyer ses auditeurs;

爾勒 (Maitreya) descendra sur la terre, ils ne tombent point en pourriture, pour que les disciples de Maitreya voyant mon corps conçoivent des sentiments d'aversion et de dégoût! » Le vénérable Kāçyapa dit (encore) en luimême : «Si le roi Ajātaçatru ne visite point mon corps, le sang bouillonnant lui jaillira du visage et il cessera de vivre. »

Le Vénérable ayant renoncé aux combinaisons (samskāra) de la vie, il ne lui restait que peu de temps à vivre. Alors la vaste terre trembla de six manières. Le vénérable Kāçyapa, sur le point d'entrer dans l'extase, fit cette réflexion : « Quand Ānanda et le roi Ajātaçatru viendront la montagne s'ouvrira pour qu'ils puissent entrer. Quand ils s'en iront, la montagne se refermera. »

viendront. la montagne s'ouvrira pour qu'ils puissent entrer. Quand ils s'en iront, la montagne se refermera. »

Çakra devānām-indra, à la tête de plusieurs myriades de deva, déposa comme offrandes des fleurs célestes de mandāra et des parfums célestes en poudre sur les çarīra du Vénérable Kaçyapa. Quand il se fut prosterné et eut fait ses offrandes, la montagne se referma et recouvrit le corps du Vénérable. Voyant que le vénérable Kāçyapa avait laissé s'échapper la vie de son corps, Çakra devānām-indra sentit dans son cœur un chagrin brûlant. (Il dit):

« Le chagrin causé par l'entrée du Tathāgata dans le nirvana est à peine apaisé. Aujourd'hui le vénérable Kāçyapa en entrant dans le nirvāna redouble notre malheur. »

Le génie de la Grotte du Pippala 異体羅, en apprenant l'entrée du Vénérable dans le nirvāṇa, prononça ces paroles : « Aujourd'hui cette grotte est vide et déserte. Dans le royaume de Magadha tout est vide et silencieux. Dans les rues des villages, les malheureux sont affligés et affaiblis. Les pauvres, il a toujours eu pitié d'eux et les a secourus. Maintenant cette multitude de misérables a perdu son protecteur. Désormais les pauvres et les malheureux seront privés de la Loi bienfaisante. Aujourd'hui le pie de la Loi s'est écroulé. La barque de la Loi a sombré. L'arbre de la Loi est brisé. La mer de la Loi

est desséchée. Aujourd'hui les démons sont dans une grande joie. Sans exception, les hommes et les deva se lamentent et pleurent de pitié. » Ayant parlé, il retourna au ciel.

Le vénérable Ananda, ayant achevé de mendier sa nourriture, réfléchit profondément sur l'impermanence des combinaisons (anitya saṃskāra). Alors le roi Ajātaçatru rêva que le faîte (de son palais) était brisé. S'étant éveillé, il fut effrayé. Le gardien de la porte vint dire au roi : « Mahākāçyapa est venu tout à l'heure pour avertir le roi qu'il se disposait à entrer dans le nirvāṇa. » En entendant ces paroles, le roi s'évanouit et tomba la face contre terre. Avec de l'eau on lui aspergea le visage, et il reprit un peu connaissance.

Là-dessus, le roi, s'étant rendu au Parc des Bambous, honora les pieds d'Ananda et dit: « Le vénérable Mahākaçyapa veut entrer aujourd'hui dans le nirvana? > Ananda répondit : «Il est entré dans le nirvana. » Le roi demanda encore: « Montrez-moi la place où est le corps du Vénérable. Je désire lui faire des offrandes. » Là-dessus, Ananda conduisit le roi à la montagne du Pied-du-Coq. Quand le roi fut arrivé, la montagne s'ouvrit. Le roi et Ananda virent alors le Vénérable. Des fleurs célestes de mandāra, des poudres de parfums célestes et du santal tête-de-bœuf couvraient son corps. Alors le roi Ajātaçatru leva les deux mains. Il se jeta à terre de toute sa longueur, puis, s'étant relevé, il réclama du bois de santal. Ananda lui demanda : « Que voulez-vous faire?» Il répondit : « Je veux incinérer le Vénérable. - Ananda dit : «Le vénérable Mahākāçyapa, le corps conservé par l'extase, attendra la venue de Maitreya. Il ne doit pas être incinéré. Quand Maitreya viendra sur la terre, il conduira sur cette montagne la foule de ses disciples au nombre de 9,600,000 et ils verront Kāçyapa. Alors dans la multitude des disciples tous feront cette réflexion : « Le corps des Auditeurs était petit. Le Buddha l'était aussi. » Et tous concevront un sentiment de mépris. Mahākāçyapa bondira dans l'espace et manifestera les dix-huit

transformations, et il transformera son corps en un corps immense. Alors Maitreya retirera la seng-kia-li 僧仰梨(saṃghaṭī) du Buddha Çākyamuni qui recouvre Kācyapa, pendant que celui-ci manifestera ses transformations surnaturelles. Les 9,600,000 çramaṇa, voyant que dans ce petit corps brillent les vertus de la Voie et qu'il possède à un tel point les pénétrations surnaturelles, seront profondément honteux. Leur mépris orgueilleux cessera et tous deviendront des Arhat.

(1) Après avoir déposé ses offrandes, le roi Ajātaçatru s'en retourna. Ananda s'en alla aussi. Après le départ des deux hommes, la montagne se referma. Le roi Ajātaçatru, joignant les mains, dit au vénérable Ānanda: «Je n'ai pas eu le bonheur de voir le nirvāņa du Tathāgata. Je n'ai pas vu non plus l'entrée du vénérable Kāçyapa dans le nirraņa. O Vénérable! quand vous entrerez dans le nirvāņa, faites en sorte que j'en sois témoin. » Ānanda répondit qu'il y consentait.

Par la suite, Çāṇavāsa, étant de retour sain et sauf, mit en sûreté ses marchandises précieuses et se dirigea vers le Bois des Bambous. Or le vénérable Ānanda faisait sa promenade régulière devant la porte du monastère. Caṇavāsa s'avança directement vers l'endroit où était Ānanda; il honora les pieds d'Ānanda et, se tenant debout à l'écart, il prononça ces paroles : « J'avais formé le dessein d'aller sur mer, et si je revenais sain et sauf de faire une assemblée du) paùçararsa 段進子瑟(2) en faveur du Buddha et du Saṃgha. Maintenant où est le Buddha? » Le Vénérable répondit : « Le Buddha est entré dans le uirraga. » Alors (Çāṇavasa) s'évanouit et tomba à terre.

<sup>(1)</sup> Ici commence dans A. W. K. Pavadāna d'Ānanda.

<sup>(2)</sup> Dans A.W.K. l'expression pañeavarya est régulièrement rendue par grande assemblée méritoire quinquennales. Cette interprétation vois invite à rejeter l'étymologie courante qui explique pañeavarya par cles cirq mois de la saison pluvieuses.

On lui aspergea le visage avec de l'eau et il reprit connaissance. Il demanda encore : « Où sont les vénérables Cāriputra, Maudgalyāyana et Mahākāçyapa?» (Ānanda) répondit : « Ils sont tous entrés dans le nirvana. » Çanavāsa dit à Ānanda : « O homme de grande vertu (bhadanta)! Je désire faire (une assemblée du) pançavarşa. » Le Vénérable répondit : « Fais comme il te plaira. » Quand le paŭçararsa fut achevé, Ananda lui dit : « Tu as fait le don des biens; maintenant tu dois faire le don de la Loi. » Cănavasa demanda : « O Vénérable, quel est ce don de la Loi que vous voulez me faire accomplir? » Le Vénérable répondit : » Sortir du monde dans la Loi du Buddha, cela s'appelle le don de la Loi. » Çanavasa répondit qu'il y consentait. Ananda le sauva aussitôt, le fit sortir du monde et lui fit recevoir l'ordination (upasampāda) 具足. Et ainsi de suite, il fit enfin le karma jñāpti-caturtha (1) 白凹翔摩. Çaṇavāsa dit: «Dès le moment de ma naissance, j'étais vêtu d'habits de çaṇa. Désormais et jusqu'à la fin de mon corps, je porterai cet habit. » Alors il obtint de retenir en totalité les 84.000 Corbeilles (2) de la Loi qu'Ananda avait retenues. Il put les retenir entièrement et il obtint la dignité d'Arhat. Il eut les trois sciences, les six pénétrations et la connaissance intégrale des trois Corbeilles.

Le vénérable Ananda se tenait dans le Parc des Bambous. Il entendit un bhikșu qui récitait une gāthā des Sentences de la Loi (Dharmapada):

« Si un homme vivait cent ans sans voir le vieux héron des marais, il vaudrait mieux qu'il ne vécût qu'un jour et qu'il pût voir le vieux héron des marais.»

<sup>(1)</sup> Cf. Sylv. Lévi, Açvaghoşa, Journal asiatique, 1908, II., p. 129.

<sup>(2)</sup> Le mot Jiff qui plus haut traduit régulièrement le skr. piţaka est sans doute ici inexact. A. W. K. a | qui signific « porte, famille » et désigne ici une section des Écritures (cf. Le Parinirvana et les Funérailles du Buddha, p. 51).

Le vénérable Ānanda, étant passé à côté du bhikṣu, lui dit : « Mon fils! le Buddha n'a pas prononcé ces paroles. Voici ce qu'a dit le Buddha :

« Si un homme vivait cent ans sans comprendre la loi de la transmigration, il vaudrait mieux qu'il ne vécût qu'un jour et qu'il comprît la loi de la transmigration. »

Ānanda dit: « Mon fils! il y a deux sortes d'hommes qui dénigrent le Buddha. Quelles sont ces deux sortes? Les premiers sont savants. Mais ils ne comprennent pas le sens (des Écritures) qui pour eux restent vides et stériles. Les seconds comprennent de travers. C'est là ce qu'on appelle le venin. Celui qui comprend le sens exact obtient le fruit du nirvāṇa. »

Le bhikṣu se rendit à l'endroit où était son upādhyāya et dit à celui-ci : « Le vénérable Ānanda m'indique que cette gāthā n'a point été dite par le Buddha. » L'upādhyāya du bhikṣu dit : « Le vénérable Ānanda est un vieillard décrépit; il est oublieux et se trompe. Continue à réciter comme auparavant. »

Ānanda revint et il entendit réciter la gāthā comme auparavant, sans modification. Ananda dit: « Mon fils! ne t'ai-je pas dit que le Buddha n'a point prononcé ces paroles? » Le bhikṣu repondit : « Mon upādhyāya m'a dit : Ananda est chargé d'années et ne se souvient plus de ces paroles. Continue à réciter comme primitivement. » Ānanda se dit en lui-même : « Je lui ai moi-même exposé (la vérité) et jusqu'à la fin il ne croira pas. » Ananda entra dans l'extase et contempla, (se demandant) s'il n'y avait point quelque bhikşu qui pût amener celui-ci à modifier sa récitation : ell n'y a personne qui puisse l'amener à se corriger. Çariputra, Maudgalyayana, Mahakaçyapa sont tous entrés dans le uirvāna. Maintenant vers qui me tournerai-je pour exposer cette affaire? Je vais aussi entrer dans le nirvana. L'ail de la Loi du Buddha subsistera en tout pendant mille ans. Il ne me reste qu'à entrer dans le nirvana. Mes condisciples qui étaient mes amis bienfaisants sont

depuis longtemps disparus. Aujourd'hui je n'ai plus d'autre ressource que de fixer ma pensée sur le corps 身念處(kāyasmṛtuupasthāna).

Le vénérable Ānanda dit à Çaṇavasa: «Le Buddha a transmis la Loi au vénérable Kaçyapa. Kaçyapa m'a transmis la Loi. Maintenant je veux entrer dans le nirvāṇa. Tu garderas la Loi du Buddha. Dans le royaume de Mathura, se trouve le mont Urumuṇḍa. Tu y élèveras un monastère et un stāpa. Or il y a deux frères qui sont chefs de famille: l'un se nomme Na-lo 那 羅 (Naṭa), l'autre se nomme Po-li 技術 (Bhaṭa). Le Buddha a prédit que ces deux dānapati construiront un araṇya (monastère) sur ce mont Urumuṇḍa. Dans le royaume de Mathura, il y a un chef de famille nommé Gupta. Il engendrera un fils nommé Upagupta. Tu le sauveras et le feras sortir du monde. Le Buddha a fait cette prédiction: « Cet homme, cent ans après moi, fera largement œuvre de Buddha. » Çaṇavasa répondit: « Soit! j'accepte vos ordres.»

Après avoir transmis la Loi du Buddha à Çaṇavāsa, le vénérable Ananda, au matin, mit son manteau, prit son bol, et étant entré dans la ville pour mendier sa nourriture, il fit cette réflexion : « Ainsi qu'il avait été convenu entre le roi Ajātaçatru et moi, je vais aller maintenant prendre congé de lui. » Alors il se rendit à la porte du palais du roi Ajataçatru. Il dit au gardien de la porte: « Va avertir le roi qu'Ananda se tient maintenant à la porte (du palais) et qu'il désire obtenir une audience du roi. > Alors le gardien de la porte, ayant vu que le roi dormait, revint dire au vénérable Ananda : « Maintenant le roi dort. » Ānanda dit : « Va le réveiller. » Le gardien répondit à Ananda : « Le roi est très méchant. Je n'ose le réveiller. » Ānanda dit encore : « Quand le roi s'éveillera, tu l'avertiras en ces termes : Voici qu'Ananda veut entrer dans le nirvāņa. Aussi est-il venu pour parler au roi (1). »

<sup>(1)</sup> Tout ce passage reproduit presque textuellement le récit du nirvāņa de Mahākāçyapa (cp. supra p. 331).

pas le dessein de nous abandonner en entrant dans le nirvāṇa. » Les habitants de Vaiçālī honorèrent les pieds du Vénérable Ānanda et lui dirent en joignant les mains : « Nous vous prions, ô Vénérable, d'entrer dans le parinirvāna à Vaiçālī. »

Le Vénérable Ānanda voulant entrer dans le nirvāna, aussitôt la vaste terre trembla de six manières. Alors cinq cents Rṣi qui étaient dans les Montagnes neigeuses, et qui avaient entièrement les cinq sortes de pénétration (abhijnā), firent cette réflexion: «Pourquoi la vaste terre tremble-telle maintenant de six manières?» Ils contemplèrent et virent qu'Ānanda voulait entrer dans le nirvāna et qu'à cause de cela la vaste terre tremblait de six manières. Ces Rṣi avaient un chef qui les conduisit en bon ordre, et au nombre de cinq cents, à l'endroit où était Ānanda. Ayant respectueusement honoré les pieds du Vénérable, les mains jointes, ils dirent: «Donnez-nous l'autorisation de sortir du monde.» Ānanda se dit en lui-même: «Voici que mes sages disciples vont venir.» Quand il eut fait cette réflexion, cinq cents Arhat arrivèrent spontanément.

Le vénérable Ananda transforma en cet endroit l'eau du fleuve en une île d'or, et ensuite les cinq cents Rsi sortirent du monde et devinrent tous Arhat. Parce qu'ils avaient reçu les défenses au milieu du fleuve, on appela (leur chef) Madhyāntika. Ayant accompli ce qu'il avait à faire, devenu Arhat, il honora les pieds d'Ānanda et, joignant les mains, il dit : «Siu-po-t'o 須 拔 陀 (Subhadra), le dernier des disciples du Buddha, est entré avant le Buddha dans le nirvāņa. Maintenant, moi qui suis également le dernier des disciples d'Ananda, je désire entrer dans le nirvāņa. Ô upādhyāya, je ne pourrais être témoin de votre entrée dans le nirvana. » Le vénérable Ananda dit : «Le Bhagavat m'a transmis la Loi, puis il est entré dans le nirvana. Maintenant, je te transmets aussi la Loi du Buddha, puis j'entrerai dans le nirvana. Toi et tes disciples, vous établirez la Loi du Buddha dans le royaume de Ki-pin. Le Buddha a fait cette prédiction:

«Après mon nirvāna, un bhikṣu nommé Madhyāntika maintiendra la Loi du Buddha dans le royaume de Ki-pin.» Après avoir transmis la Loi au bhikṣu Madhyāntika, le vénérable Ananda s'élança dans l'espace et manifesta les dix-huit transformations, en sorte que les dānapati se réjouirent. Puis il entra dans le samādhi de Rapidité-du-Vent 風奮民 et partagea son corps en quatre parts. Il en donna une part à Çakra devānām-indra et aux deva Trayastrimçat; une part alla dans l'océan et fut donnée au roi-dragon Sāgara; il en donna une part au roi Ajātaçatru, et une part anx Li-tch'ö 梨草 (Licchavi) de Vaiçālī. Dans chacun de ces quatre lieux, on éleva des stūpa et on fit des offrandes aux çarīra.

# Avadāna de Madhyāntika.

Madhyāntika fit cette réflexion: «(Mon) upādhyāya Ānanda m'a transmis la Loi du Buddha pour qu'avec la Loi je pacifie et mette en ordre le royaume de Ki-pin 蜀 (Cachemire). » Or il y avait dans le royaume de Ki-pin un grand dragon qui auparavant y demeurait. Madhyāntika se rendit alors au royaume de Ki-pin. Ayant croisé les jambes, il s'assit et fit cette réflexion: «A moins que je ne provoque la colère de ce dragon, je n'arriverai pas à le dompter. » Alors il entra dans l'extase et fit trembler de six manières le royaume de Ki-pin. Le dragon surgit en colère. Il lança la foudre et le tonnerre et fit pleuvoir une forte averse de grêle. Le Vénérable Madhyāntika entra dans le samādhi de la Bienveillance si bien que (le dragon) ne put faire remuer le coin du vêtement (du Vénérable), et à plus forte raison ne put faire bouger son corps. (Le Vénérable) transforma la foudre, le tonnerre ainsi que la forte averse en fleurs de po-t'eou-mo 鉢 頭 摩 (padma), de keou-wou-t'eou 枸 坳 頭 (kumuda), de fen-t'o-li 纷 比利 (pundarīka) et de yeou-po-lo 優 鉢 羅 (utpala). Le dragon fit encore pleuvoir des sabres, des poignards, des disques,

des lances et des armes de toutes sortes. Madhyantika les transforma en sept joyaux (sapta ratna). Le dragon fit encore tomber de grands arbres; il fit encore tomber de grands rochers. Madhyantika transforma ces arbres et ces rochers en aliments et en vêtements.

Le dragon fit encore tomber une pluie torrentielle pendant sept jours et sept nuits. Le Vénérable reçut la pluie et la fit entrer dans l'océan. (Le dragon) en outre fit sortir du feu de sa gueule afin de brûler le Vénérable. Le Vénérable transforma le seu en perles véritables. Le dragon fit en outre apparaître par magie plusieurs milliers de corps de dragons. Le Vénérable transforma ces milliers de corps en oiseaux aux ailes d'or (garuda). Voyant ces oiseaux aux ailes d'or, le dragon effrayé accourut auprès du Vénérable et lui demanda : « O Vénérable, que voulezvous que je fasse? » Le Vénérable répondit : « Reçois les Trois pour t'y réfugier. » Le dragon demanda encore : « Que voulez-vous faire? Le Vénérable répondit : « Donnemoi cet endroit (où je suis). : Le dragon refusa de le donner. Le Vénérable dit encore au dragon : « Au moment d'entrer dans le nicrana, le Buddha a prédit que de ce royaume on ferait un lieu où l'on pourrait s'asscoir et méditer en paix. Le dragon demanda si c'était bien ce que le Buddha avait prédit. (Madhyantika) répondit que c'était bien ce que le Buddha avait prédit. Le dragon demanda: c Combien de terrain voulez-vous? » (Madhyantika) répondit : « Je veux assez de place pour m'asseoir. » Aussitôt Madhyantika apparut, emplissant de son corps le royaume de Ki-pin, et assis, les jambes croisées. Le dragon demanda : « A quoi bon tant de terrain? » Madhyantika répondit : « C'est que j'ai aussi des compagnons. ». Alors le dragon demanda encore : « Combien de compagnons avez-vous?» Le Vénérable répondit qu'il y aurait cinq cents Arhat. Le dragon dit : « S'il manque un seul homme, vous me rendrez mon territoire. » Le Vénérable entra dans l'extase et il contempla (en se demandant) pendant

combien de temps la Loi du Buddha subsisterait dans le monde, et si les Arhat pourraient toujours être au complet au nombre de cinq cents. Et il vit que certainement il y aurait toujours cinq cents Arhat sans nulle lacune. Il répondit : « Soit! » Le dragon dit : « Je te donne (le terrain).» Le Vénérable conduisit d'innombrables hommes en ce royaume. Il fonda lui-même les villes et les villages. Madhyāntika conduisit ces gens en volant sur la Montagne des Parfums (Gandhamādana) afin de prendre des semences de safran 鬱 会 (1) pour les rapporter au Ki-pin et les y semer. Alors le dragon de la Montagne des Parfums, furieux, voulut conserver (les semences). De plus, le dragon demanda : « Pour combien de temps vous faut-il des semences? » Le Vénérable répondit : « Pour le temps que durera la Loi du Buddha. » Le dragon demanda : « Combien de temps durera la Loi du Buddha?» Le Vénérable répondit : « Elle durera mille ans. » Le dragon dit : « Pour le temps que durera la Loi du Buddha, je vous donne le safran. » Madhyāntika fit cette réflexion : « Mon upādhyāya m'a recommandé d'établir la Loi du Buddha dans le royaume de Ki-pin et de faire largement œuvre de Buddha. Maintenant que j'ai terminé, le moment est venu d'entrer dans le nirvāņa. » Alors, bondissant dans l'espace, il manifesta les dix-huit transformations, de sorte que les danapati purent se réjouir et que ses compagnons brahmācārin en ressentirent grandement les effets bienfaisants. De même que l'eau éteint le feu, il entra dans le nirvana. Quand il fut incinéré avec du bois de candana (santal), on recueillit ses os et on éleva un stūpa.

## Avadāna de Çāņavāsa.

Lorsque le vénérable Ānanda fut sur le point d'entrer dans le nirvāṇa, Çaṇavasa se dirigeait vers le royaume

<sup>(1)</sup> A.W.K. kouan-kicou-mo 官久摩 (kunkuma); var. des 3 éditions chinoises: kong-tch'a-mo 宮叉摩; la honne leçon est kong-kicou-mo.

de Mathura. A mi-route, il arriva auprès d'un monastère nommé P'i-to 毗 参. Comme c'était le moment du coucher du soleil, il passa la nuit dans ce monastère. Or il y avait dans ce monastère deux bhiksu mo-ho-lo 摩訶羅 (mahallaka) qui discutaient ensemble en ces termes : « Autrefois j'ai entendu Çanavasa prononcer ces paroles: Un bhikşu qui ne transgresse pas les défenses mineures est appelé cheng-kiai 勝戒 « vainqueur-des-défenses » (cīlajina?). Celui qui a entendu complètement et qui a entendu sans aucune altération, celui-là s'appelle to-wen 多間 « beaucoup-entendu » (bahuçruta). » Ayant entendu ces paroles, Çanavasa dit aux mahallaka: « Çanavasa n'a pas prononcé ces paroles. Voici les paroles qu'il a prononcées : Celui qui a des vues 見 (dṛṣṭi) toutes pures, on dit qu'il maintient les défenses dans leur pureté 海 持戒 (çuddhaçīladhara). Maintenir les défenses dans leur pureté, cela s'appelle la première défense. Celui qui agit conformément à ce qu'il a entendu, on l'appelle to-wen. Ce n'est point comme vous disiez. » Les mahallaka dirent : « Étes-vous donc Çānavāsa?» Il répondit : «Je le suis.»

Les mahallaka demandèrent : « Pour quelle raison vous appelle-t-on Çāṇavāsa? Est-ce parce que vous portez des habits de çaṇa (chanvre) qu'on vous nomme Çāṇavāsa, ou bien est-ce à cause des bonnes actions du temps passé? » Le Vénérable répondit : « Pour deux raisons on me nomme Çāṇavāsa. C'est premièrement parce que je porte des habits de çaṇa, et en second lieu à cause des bonnes actions du temps passé qu'on me nomme Çāṇavāsa. »

(Les bhikṣu) demandèrent encore: «Les actions du temps passé, qu'est-ce que cela signifie?» Le Vénérable répondit: «Jadis, dans la ville de Po-lo-nai 波羅奈 (Vārāṇasī), il y avait un chef de marchands. Avec cinq cents marchands il entreprit un voyage sur mer. Ils virent un Pratyeka-buddha qui était malade. Alors le chef des marchands ainsi que les autres marchands s'arrêtèrent. Suivant les préceptes de la médecine, ils soignèrent le

Pratyeka-buddha en lui faisant prendre des bouillons chauds et des médicaments. Le Pratyeka-buddha guérit peu à peu. Or le Pratyeka-buddha portait des vêtements de çana. Alors le chef des marchands consulta le Pratyeka-buddha et, désirant lui donner un vêtement de laine, il dit au Pratyeka-buddha: « Quittez maintenant cet habit de chanvre et mettez l'habit de laine que voici. » Le Pratyeka-buddha répondit : « C'est avec cet habit que j'ai quitté le monde et c'est aussi avec cet habit que j'ai trouvé la voie. Maintenant c'est avec cet habit de chanvre que j'entrerai dans le nirvāņa. » Le chef des marchands dit : « Je vous prie, ô Vénérable, de ne point entrer dans le nirvāṇa et d'aller sur mer avec moi. De retour au pays, après la traversée, je vous donnerai, ô Vénérable, jusqu'à la fin de vos jours, la nourriture et une couche et des remèdes pour les maladies. » Le Pratyeka-buddha répondit : « Maintenant je ne puis aller sur l'océan. Mon fils, réjouissez-vous. Vous acquerrez de grands mérites. » Alors, en présence du chef des marchands, il prit son essor dans l'espace et, ayant opéré toutes sortes de transformations, il entra dans le parinirvāņa.

«Le chef des marchands de ce temps-là c'est moi-même. Quand j'eus achevé de faire les offrandes aux çarīra de ce Pratyeka-buddha, je produisis cette pensée : «Puisséje à l'avenir rencontrer un saint maître et acquérir des mérites encore plus grands, cent, mille et dix mille fois plus grands que ceux qu'a obtenus mon maître actuel! Puissé-je, à l'avenir, dans le lieu où je renaîtrai, avoir les mêmes principes de conduite que ce Pratyeka-buddha et porter même des vêtements semblables aux siens! » A cause de ce vœu, j'étais vêtu d'habits de chanvre en naissant et j'en ai constamment porté jusqu'au jour où je suis sorti du monde. Jusqu'à la destruction de mon corps sur le bûcher, je suis autorisé à porter ces vêtements. »

Alors (les bhikşu) demandèrent : « Vous êtes autorisé à porter ces vêtements! Que voulez-vous dire? » Çaṇavasa

répondit : « Quand j'ai reçu l'ordination, j'ai demandé l'autorisation de porter ces vêtements jusqu'à la destruction de mon corps. C'est pour cette raison qu'on me désigne comme autorisé. » Les mahallaka dirent : « Vous êtes bien nommé. »

Le vénérable Çaṇavāsa se rendit par étapes dans le royaume de Mathurā. Sur le mont Urumunda, il s'assit, les jambes croisées. Or sur cette montagne il y avait deux dragons qui étaient frères et qui habitaient ensemble, avec leur entourage de cinq cents personnes. Le vénérable Canavasa fit cette réflexion : « Si je ne provoque la colère de ces dragons, ils n'apparaîtront jamais. » Alors Çanavasa opéra des transformations surnaturelles et fit trembler le mont Urumunda. Les dragons furieux déchaînèrent aussitôt un terrible ouragan de vent et de pluie qui se précipita vers l'endroit où se tenait le Vénérable. Alors le Vénérable entra dans le samādhi de la Bienveillance. Par la vertu du samādhi de la Bienveillance, le venin, l'eau et le feu ne purent causer aucun mal. Et tout se passa comme pour le vénérable Madhyantika lorsqu'il dompta le dragon. Les dragons eurent conscience de l'avenir; ils produisirent une pensée de foi et ils dirent au Vénérable : « Que voulezvous nous ordonner? » Le Vénérable répondit : «Permettezmoi de faire ici une demeure pour le Samgha. » Les dragons dirent qu'ils ne le permettraient point. Le Vénérable Çanavasa dit : «Le Buddha a prédit qu'après son nirvāņa il y aurait sur le mont Urumuņda un araņya nommé Nața-Bhațīya 那羅跋利吒 et que ce serait le premier (lieu) pour s'asseoir en dhyāna. » Les dragons dirent: « Est-ce bien ce que le Buddha a prédit? » Çaṇavasa répondit : « Oui, vraiment. » Les dragons dirent : « Si c'est ce que le Buddha a prédit, nous déférons à votre désir. » Le Vénérable, entrant dans l'extase, contempla (en se demandant) si le dānapati était déjà né. Alors, sachant qu'il était né, Çanavasa, au matin, mit son manteau, prit son bol et entra dans la ville de Mathura.

Progressivement, en mendiant sa nourriture, il arriva sur le seuil des maîtres de maison Nața et Bhața. Il dit aux maîtres de maison : « Donnez-moi de l'argent. Je désire maintenant établir un aranya sur le Mont Urumunda. » Les maîtres de maison dirent : « Pour quelle raison vous donnerions-nous de l'argent? » Il répondit : « Le Buddha a fait cette prédiction : Après mon nirvana, dans le royaume de Mathurā, il y aura deux frères, (fils) d'un chef de famille, nommés l'un Nața, l'autre Bhața. Sur le Mont Urumunda, ils établiront un aranya. Le lieu où ils iront s'appellera Națabhațiya. » Les maîtres de maison dirent : « Est-ce la prédiction du Buddha? » Il répondit : « C'est la prédiction du Buddha. » Alors les maîtres de maison donnèrent de l'argent et, sur cette montagne, on fit une demeure pour le Samgha qu'on appela l'ermitage Natabhatiya (1).

Çāṇavāsa entrant dans l'extase contempla (en se demandant) si le maître de maison Kiu-t'i 知是 (Gupta) (2) était déjà né. Il vit qu'il était déjà né. Il contempla encore en se demandant si le fils de Gupta était né. (Il vit) que (Gupta) n'avait pas encore d'enfant. Peu à peu il instruisit, convertit Gupta et le fit se tourner vers la Loi du Buddha. Lorsque le Vénérable Çāṇavāsa s'occupait à le convertir, c'est accompagné de nombreux bhikṣu qu'il se rendait dans sa maison. Peu à peu le nombre de ceux qui l'accompagnaient diminua, et ainsi de suite, si bien qu'il y vint absolument seul : « Vénérable! lui dit le maître de maison, n'y a-t-il pas un seul bhikṣu pour vous accompagner jusque chez moi? » Il répondit : « Nous n'avons personne pour nous escorter et nous servir; mais si quelqu'un ayant la foi est content de sortir du monde, qu'il nous accompagne

<sup>(1)</sup> A partir d'ici, cf. Divyāv. p. 351 et suiv. et Bernour, Introduction, p. 146-148.

<sup>(2)</sup> A. W. K.: Ki-to 发 多. La transcription de A. W. Teh. suggère une finale en i.

et marche à notre suite. » Gupta dit : « Mon corps est attaché aux choses profanes; je suis incapable de sortir du monde et de marcher à votre suite. Si j'ai un fils, je le ferai sortir du monde et il vous servira. » Le Vénérable dit: « Retenez bien ces paroles; gardez-vous de les oublier! » Par la suite, Gupta engendra un fils nommé A-che-po-kiu-to 阿矢波毯多(Açvagupta) (1). Peu à peu il grandit. Le Vénérable dit (à Gupta) : « Auparavant vous m'avez promis, si vous aviez un fils, de me le donner. Maintenant que vous avez un fils, il faut me le donner et l'autoriser à sortir du monde. » Il répondit : « Je n'ai qu'un seul fils; je ne puis vous le donner. Si j'ai un autre fils, je vous le donnerai. » Le Vénérable approuva. Plus tard, (Gupta) engendra un fils nommé T'an-ni-kiu-to 檀泥 報多 (Dhanigupta?) (2). Peu à peu il grandit. Le Vénérable dit: « Auparavant vous m'avez promis, si vous aviez encore un fils, de me le donner. Maintenant que vous avez ce fils, vous devez me le donner et l'autoriser à sortir du monde. » Gupta répondit : « L'un de mes fils doit veiller sur mes biens; l'autre doit amasser (3) des biens au dehors. Si j'ai encore un troisième fils, je vous le donnerai, ô a-chö-li 阿閣 黎 ācārya!» Le Vénérable approuva. A quelque temps de là, (Gupta) engendra un troisième fils extraordinairement bien fait, qui était supérieur aux hommes et ressemblait aux dieux. On lui donna le nom de Yeou-po-kiu-to 優波諊多 (Upagupta). Peu à peu il grandit. Il s'occupait à vendre des parfums, se montrait d'une honnêteté scrupuleuse et son négoce lui procurait de grands bénéfices. Le Vénérable contempla (en se deman-

<sup>(1)</sup> Divyāv.: Açvagupta; A. W. K.: A-po-ki-to 阿波笈多[traduit par « pas bien gardé »] (Apagupta).

<sup>(2)</sup> Divyāv. Dhanagupta; A.W.K.: T'o-na-ki-to 陀那笈多(Dhanagupta).

<sup>(3)</sup> A. W. Tch. garantit la correction : samcayişyati proposée par les édit. du Divyār. (mss. : samçayişyati).

dant) si Gupta avait engendré un fils. Il vit qu'il avait engendré un fils et il se rendit alors chez Gupta : « Auparavant, lui dit-il, tu m'as fait cette promesse que, si tu avais un troisième fils, tu consentirais à me le donner. Maintenant que tu as ce fils, tu dois me le donner et l'autoriser à sortir du monde. » Gupta dit : « Si cela ne tarit pas mes bénéfices, je vous le donnerai, ô Vénérable, pour que vous le sauviez et le fassiez sortir du monde. » A ce moment, Mara le roi (des démons) invita partout (les gens) du royaume de Mathura à se rendre chez Gupta pour y faire des achats. Sur l'invitation de Mara, il y cut une foule d'acheteurs et (Gupta) réalisa de très grands profits. Le Vénérable (Çana)vasa se rendit auprès d'Upagupta. Celuici vendait des parfums au marché. Le Vénérable le voyant, lui dit : « Mon fils, dans ton négoce, as-tu des pensées pures ou impures? » Upagupta répondit : « Je ne sais. Qu'appelle-t-on des pensées pures? Qu'appelle-t-on des pensées impures? » Le Vénérable (Çana)vasa dit : « Quand les hommes (1) ressentent les uns pour les autres de la convoitise, de la passion, de la colère, cela s'appelle : des pensées impures. Quand leurs rapports en sont exempts, cela s'appelle : des pensées pures. Étant ainsi capable, ô mon fils! de connaître l'origine de vos pensées, si la cause de votre pensée est mauvaise, placez à gauche un caillou noir; si la cause de votre pensée est bonne, placez à droite un caillou blanc. Et il enseigna à [Upa]gupta la méditation sur le Buddha (buddha-anusmṛṭi) et la contemplation de ce qui est impur. Le premier jour il y eut deux fois plus de cailloux noirs que de cailloux blancs. Le deuxième jour, il y eut autant de cailloux noirs que de blancs. Et ainsi de suite, progressivement, jusqu'à ce qu'il n'y eut plus que des (cailloux) blancs sans (cailloux) noirs, rien que de bonnes pensées sans pensées mauvaises, rien que des décisions conformes à la Loi sans décisions contraires à la Loi.

(1) Je suis la leçon de 2 éditions chinoises : 人 au lieu de 初.

Il y avait dans la ville de Mathura une courtisane nommée P'o-siu-ta-to 婆須達多 (Vāsavadattā) (1). Sa servante acheta des parfums chez Upagupta. La courtisane lui dit en colère : « Tu es allée voler! Où t'es-tu procuré en si grande quantité ces excellents parfums? » Elle répondit : « Maîtresse, je n'ai certes pas volé. Le fils de Gupta nommé Upagupta est un homme excellent et juste qui trafique selon la Loi. » Alors la courtisane conçut une pensée de désir pour Upagupta. Elle chargea sa servante d'aller dire à Upagupta : « Ma maîtresse n'a pas besoin (de cadeaux), mais elle désire avoir avec vous une entrevue. » (Upa)gupta répondit: « Ce n'est pas le moment de nous voir. » Jusqu'alors il était de règle que la courtisane Vāsavadatta reçût cinq cents pièces d'or pour passer la nuit avec un homme. La courtisane envoya de nouveau sa servante dire à (Upa)gupta: «Je n'ai pas besoin d'un seul denier. Venez seulement quelques instants pour que j'aie une entrevue avec vous. »

Or il y eut un fils de grande famille qui vint d'abord pour passer la nuit avec la courtisane. Et il y eut un chef de marchands des contrées du nord qui arriva dans le royaume de Mathura avec de grands bagages et des objets précieux. Ce chef de marchands demanda aux gens : « Dans cette ville, quelle est la première des courtisanes? » On lui répondit : « C'est la courtisane Vasavadatta qui est la première de toutes. Elle reçoit cinq cents pièces d'or pour passer une seule nuit avec un homme. » Le chef de marchands ayant entendu ces paroles, prit cinq cents pièces d'or, mit de beaux vêtements et un collier et se rendit chez la courtisane. Alors cette courtisane, parce qu'elle convoitait les cinq cents pièces d'or de ce marchand, tua le fils de grande famille et l'enterra dans sa maison. L'entourage

<sup>(1)</sup> Divyāv.: Vāsavadattā; A. W. K.: P'o-so-p'o ta-to 婆娑婆達多 (Vāsavadattā). La transcription de A. W. Tch. s'explique peut-être par un prâkrit où -ava- se contractait normalement en -o- (cf. olambana pour ava<sup>o</sup>, hoti pour chavati, etc.).

du fils de famille poussa les recherches jusque dans la maison de la courtisane et trouva (le cadavre) en creusant le sol. Si bien qu'on déclara au roi ceci : « La courtisane Vāsavadatta a mis à mort un fils de famille. » Le roi dit : « Qu'on saisisse la courtisane Vasavadatta. Qu'on lui tranche les oreilles et le nez; qu'on lui coupe les mains et les pieds et qu'on la jette au cimetière. » Upagupta ayant appris ces choses, prononça ces paroles : « Jadis, dans le renom de sa beauté, cette fille me fit appeler parce qu'elle désirait le plaisir. Maintenant qu'on lui a rogné les oreilles et le nez et qu'on lui a coupé les pieds et les mains, puisque le désir l'a quittée, c'est bien, le moment (d'aller la voir). Au début, quand dans ses vêtements et ses parures, elle respirait la convoitise et la passion, il ne convenait pas d'y aller. Maintenant qu'elle est délivrée de la convoitise et de la passion, il faut aller la voir là-bas. »

Upugupta, suivi d'un serviteur, se rendit au cimetière. La servante (de Vāsavadatta), en reconnaissance d'anciens bienfaits, écartait pour elle les oiseaux. Elle dit à sa maîtresse : «Upagupta vient.» La courtisane dit à la servante : «Ramasse mes oreilles, mon nez, mes mains et mes pieds; rapproche-les et ayant rassemblé le tout, recouvre-le d'une étoffe de laine. » Upagupta se tint debout devant elle. Vāsavadattā dit à Upagupta : «Au temps où je vivais en paix, j'ai envoyé quelqu'un t'appeler et tu as dit que ce n'était pas le moment. Aujourd'hui que je suis dans le malheur et que mon corps est mutilé, pourquoi viens-tu me voir? » Le Vénérable (Upa)gupta répondit : «Ma sœur, ce n'est point en vue des choses de la passion que je suis venu près de toi. C'est parce que je veux te faire connaître le véritable aspect de la passion que je suis venu. Ceux qu'aveuglaient la convoitise et le désir ne voyaient pas ton véritable aspect. Jadis, par ta beauté, tu abusais le monde. Maintenant tu as repris ton aspect véritable et originel : un mince épiderme te

recouvre; le sang arrose la boue des chairs; mille nerfs s'v entrelacent; mille vaisseaux pénètrent dans les graisses. A voir le dehors, (ce corps) semble beau; au dedans, il est plein de choses impures. Au dehors des parfums empruntés le voilent d'une vapeur; au dedans il est plein d'impuretés et d'émanations fétides; la sucur, les larmes (1), les liquides fétides le baignent et il en est enveloppé. Ainsi tu peux entendre ces paroles du Buddha : «Le désir peut engendrer la crainte, la tristesse, la colère. l'ar centaines de mille, les maux procèdent de la convoitise et de la concupiscence. Les désirs sont blâmés par le Sage. Si l'on peut écarter l'impureté du désir, alors on obtient la Délivrance. Celui qui suit la Voie exacte aux huit (sections) (astāngika marga) atteint au Nirvāņa. » La courtisane Vasavadatta ayant entendu ces paroles, éprouva du dégoût et de l'aversion pour les trois mondes. Dans la Loi du Buddha, elle produisit une pensée de foi et de respect. Elle dit à Upagupta : «Le véritable aspect (des choses) est tel que vous le dites et conforme à la Loi proclamée par le Sage. Puissiez-vous avoir pitié de moi et m'exposer (cette Loi)! s Alors Upagupta exposa pour elle les quatre vérités (qui font tourner) la roue de la Loi : le dogme de la douleur, qui ressemble (à la brûlure) d'un fer rouge; le dogme de l'accumulation (de la douleur) qui (croit) comme un arbre vénéneux; le dogme de l'extinction (de la douleur) en supprimant la stupidité et les affections; la Voie sainte aux huit (sections); il les lui exposa en abrégé (2). Il (lui représenta) en outre ces maux semblables au poison, aux ulcères et aux abcès (qui sont): le mal de la naissance, le mal de la vieillesse, le mal de la maladie, le mal de la mort, le mal de l'éloi-

<sup>(1)</sup> Dans tout cet épisode, les leçons des trois éditions chinoises sont en général préférables à celles de l'édition coréenne.

<sup>(2)</sup> Les « quatre vérités » sont résumées avec des allusions analogues dans un conte de la fin de l'A-yu-wang-tchouan.

gnement de ce qu'on aime, le mal de la réunion à ce qu'on déteste, le mal de demander sans obtenir, le mal des cinq fléaux abondants (1), le mal des austérités, le mal de la corruption. En résumé, (il lui fit voir) que tout ce qui prend naissance dans les trois mondes est également malheureux. Upagupta contempla (en se demandant si) la courtisanc, (ayant vu) son corps sous son véritable aspect, était exempte de désir et si, voyant les vérités, elle était devenue anāgāmin. Vāsavadattā, ayant entendu la Loi, vit les vérités. Ayant obtenu de voir les vérités, elle célébra Upagupta en ces termes : « C'est bien! C'est bien! Voici qu'en fermant pour moi les trois voies mauvaises, vous m'avez ouvert la porte agréable qui donne accès au chemin du nirvāņa. Maintenant je prends refuge dans le Buddha, dans la Loi et dans l'Assemblée. » Après qu'il ent exposé pour elle la Loi, Upagupta s'en retourna. Peu après son départ, Vāsavadattā mourut et elle renaquit parmi les deva Trayastrimçat. Alors il y cut un esprit céleste qui dit aux gens de Mathurā : « Upagupta a exposé la Loi pour Vāsavadattā; elle est devenue çrotāpannā et, à sa mort, elle a obtenu de renaître parmi les deva Trayastrimeat.» Entendant cela, les gens du royaume prirent le corps de Vāsavadattā et lui rendirent hommage de toutes les façons (2).

Or Çanavasa se rendit chez Gupta et lui dit: « Donnemoi Upagupta pour que je le sauve et le fasse sortir du monde. » (Gupta) répondit: « Si je continue sans interruption à réaliser des bénéfices, je le laisserai sortir du monde. » Le Vénérable Çanavasa, par la force de sa pénétration surnaturelle, fit en sorte que Gupta continua de réaliser

<sup>(1)</sup> Sur ces einq siéaux, voir le Dictionnaire de Eiter à l'article Panca-dharma-kāya.

<sup>(2)</sup> Ce dernier trait, commun à A.W.K. et à A.W.Tch., prouve que le culte des reliques des saints était pratiqué à Mathurā à l'époque de la rédaction de l'Açokāvadāna.

sans interruption des bénéfices. Gupta chaque jour évaluait son gain et, comme (ses bénéfices) étaient constants, il ne voulait pas laisser partir (Upagupta). Çanavasa lui dit: « Le Buddha a fait cette prédiction concernant Upagupta: Cent ans après mon nirvana, il fera œuvre de Buddha. Laissele donc aller, pour qu'il sorte du monde. » Alors Gupta consentit à le laisser sortir du monde. Le Vénérable Çanavasa conduisit Upagupta à l'aranya de Națabhața. Il lui conféra l'ordination. Quand le karma jñāpti-caturtha fut achevé, (Upagupta) devint Arhat. Çanavasa lui dit : « Le Buddha a prédit de toi : Cent ans après mon nirvana, il y aura un bhikșu nommé Upagupta. Bien qu'il n'ait pas les signes, il fera œuvre de Buddha. Parmi mes auditeurs, il sera le premier de ceux qui enseignent à s'asseoir en dhyāna. Voici précisément le temps. Fais donc œuvre de Buddha! » Upagupta dit : « Soit! J'accepte vos ordres. »

Upagupta voulut prêcher largement la Loi dans le royaume de Mathurā. Les habitants de ce royaume apprenant qu'Upagupta allait prêcher la Loi vinrent tous par centaines, par milliers, par myriades, et ils s'assemblèrent comme une nuée. Upagupta contempla (et se demanda) de quelle manière il était de règle de s'asseoir quand le Tathagata prêchait la Loi. (Et il vit) que la foule assise (était disposée) en forme de demi-lune. Ce jour-là également il fit asseoir les quatre assemblées (parişad) en forme de demi-lune. Il contempla (en se demandant) comment le Buddha prêchait la Loi. (Et il vit) qu'auparavant le Buddha exposait le çāstra du Don, le çāstra des Défenses et le çāstra de la Naissance parmi les deva (1). (Il montrait) que le désir

<sup>(1)</sup> J'ai déjà suggéré (cf. supra p. 197) que ces trois çāstra, énumérés également dans le dernier chapitre de A. W. Tch. sont tardifs et probablement postérieurs à la rédaction de l'Açokāv. Le passage cidessus, évidemment tendancieux, a pour but de prouver l'ancienneté vénérable de ces çāstra qui auraient déjà été exposés par Çākyamuni lui-même! Mais A. W. K. ne dit rien de pareil au chapitre correspondant. Le passage en question paraît donc être une interpolation de même date que le dernier chapitre de A. W. Tch.

produit l'impureté, et que sortir du monde est l'essentiel. Et suivant la règle constante des Buddha, il exposait les quatre vérités saintes. Upagupta, de même que les Buddha qui out successivement prêché la Loi, voulut exposer les quatre vérités. Alors Mara fit pleuvoir des perles véritables et des objets précieux; il corrompit et troubla les cœurs dans la multitude, de sorte que nul n'obtint la Voie. Le Vénérable Upagupta contempla (en se demandant) par qui cela était fait et il sut que c'était l'œuvre de Mara. Le jour suivant, sans y être invitées, de nombreuses personnes apprenant qu'il pleuvait des perles véritables et des objets précieux lorsqu'Upagupta prêchait la Loi, voulurent venir en ramasser. Pour cette raison, la foule vint nombreuse. Quand (Upagupta) prêcha la Loi pour la deuxième fois, il plut encore de l'or et des matières précieuses. Tant et si bien que personne n'obtint la Voie. Le Vénérable, entrant dans l'extase, contempla (en se demandant) par qui cela était fait. Il sut que c'était l'œuvre de Mara. Le troisième jour, les gens du royaume de Mathura vinrent au complet et s'assemblèrent comme une nuée pour entendre le Vénérable prêcher la Loi. La première fois, il avait plu des perles véritables; la seconde fois, de l'or et des matières précieuses; le troisième jour, Mara, le roi (des démons) fit apparaître des filles célestes (Apsaras) qui, par leur musique divinement habile, séduisirent et troublèrent le cœur des humains. Ceux qui n'avaient pas encore obtenu la Voie furent tous séduits par cette musique céleste. Tant et si bien que personne n'obtint la Voie. Aussi Māra se réjouit-il fort et il prononça ces paroles : «Je puis réduire à néant la prédication d'Upagupta. » Le Vénérable Upagupta s'assit sous un arbre. Il entra dans l'extase et contempla (en se demandant) par qui cela était fait. Alors Mara fit une guirlande avec des fleurs de man-t'o-lo (mandara) et il la plaça sur la nuque d'Upagupta. Le Vénérable contempla (en se demandant) par qui cela était fait, et il sut que c'était l'œuvre de Mara. Le Vénérable Upagupta fit cette réflexion : « Mara,

à mainte reprise a gâté et troublé ma prédication. Pourquoi le Buddha ne l'a-t-il pas soumis? Il contempla (en se demandant) quelle avait été à l'origine l'intention du Buddha. (Il sut que le Buddha) avait voulu que ce fût Upagupta 18 qui le domptât, et que, pour cette raison, le Buddha ne l'avait point soumis.

Le Vénérable contempla (en se demandant) si le temps était venu où Mara devait être dompté et il sut que c'était précisément le temps. Le Vénérable Upagupta prit trois sortes de cadavres : en premier lieu un serpent mort, en second lieu un chien mort, en troisième lieu un homme mort; il métamorphosa ces trois sortes (de cadavres) en une guirlande de fleurs et se rendit auprès de Mara, Māra, le vovant, se réjouit et prononça ces paroles : « Upagupta lui-même ne se sent pas le maitre en face de moi. > Alors Mara tendit la tête et regut la guirlande fleurie. Upagupta lia les trois cadavres sur la nuque de Mara. Voyant les trois cadavres sur sa nuque, « Comment est-il possible, dit Mara, qu'on lie ces cadavres sur ma nuque? ». Le Vénérable dit : « Bien qu'il ne convienne pas à un bhikşu de porter une guirlande de fleurs, tu m'en as pourtant fait porter une. De même, bien qu'il ne convienne pas de te lier des cadavres sur la nuque, je les v attache. Maintenant c'est à toi d'agir selon tes forces. Comment vas-tu faire à présent pour lutter avec un fils du Buddha? > Telles les vagues de l'Océan heurtant les Monts Malaya (1), ainsi Mara s'efforça d'arracher ces cadavres. Semblable à un moucheron qui voudrait déplacer le Siu-mi 別 明 (Sumeru), tel était Mara voulant écarter de sa nuque les cadavres. Furieux, il bondit dans l'espace et dit : « Bien que je ne puisse me délivrer moi-même, mes deva auront assez de force pour

<sup>(1)</sup> Diryār.: Malaya. A. W. K.: Mo-lo-ye 摩羅耶 [traduit par 跳 垢 < Ecarter-souillure >] (Malaya). A. W. Tch.: édit. Yuan et Ming: Mo-li 摩黎 (Malaya); édit. coréenne et Song: p'o-li 頗黎 (sphaṭika, «cristal »).

ôter ceci. » Upagupta dit à Mara : « Que tu te tournes vers Brahma, Çakra devānām-indra, ou le deva P'i-cha-men 毗 沙門 (Vaiçramana), vers le deva Mo-hi-cheou-lo 魔 首 羅 (Maheçvara) (1) ou le deva P'o-leou-na 婆 樓 那 (Varuṇa), même en entrant dans un grand feu, tu ne pourrais le consumer, même en entrant dans la mer, tu ne pourrais le dissoudre. Si ces deva et les autres voulaient dénouer tes liens, ils ne pourraient y réussir. »

Là-dessus Mara, le roi (des démons), sans tenir compte des paroles du Vénérable, se rendit aussitôt auprès de ces deva pour les prier de dénouer ses liens. Mais ces deva et les autres lui dirent tous : « Nous ne pouvons. » Et ainsi de suite, si bien qu'arrivé auprès de Brahma, il joignit les mains et dit : « Ecarte ceci en ma faveur. » Brahma répondit : « Ce qu'a fait ce disciple du Bhagavat aux Dix-forces (Daçabala), moi dont la force est minime, je ne pourrai jamais le défaire. C'est comme le P'i-lan 则 嵐 (2); un vent violent ne peut l'emporter. Plutôt suspendre le Sumeru avec une fibre de lotus que vouloir délier ce lien.» Mara dit à Brahma, le roi (des deva): « Si tu ne peux me délivrer, en qui prendraije refuge? » « Prends vite appui sur Upagupta, dit Brahma, le roi (des deva), et tu pourras alors obtenir la délivrance. Si la terre t'a fait choir, appuie-toi sur la terre pour te relever. Si tu ne prends pas appui sur lui, il ruinera les plaisirs que tu goûtes dans le ciel; il ruinera tous tes plaisirs renommés et nobles. » Mara voyant qu'un disciple du Tathagata était plus puissant que Brahma, le roi des deva, manifesta son respect en ces termes : « La puissance du Buddha, qui pourrait la mesurer? S'il voulait exercer sur moi sa colère, que ne pourrait-il faire? C'est par pitié que le Grand Compatissant n'exerce pas sur moi sa colère.

<sup>(1)</sup> A.W.K.: Mo-hi-cheou-lo 摩醯首羅.

<sup>(2)</sup> Les 3 éditions chinoises ont P'i-lan 映 藍. C'est le Velāma du pali.

C'est d'aujourd'hui seulement que je connais le Tathagatha, le Grand Compatissant parfait, le Grand Bienveillant accompli, qui a obtenu la vraie Délivrance. L'ignorance (avidyā) m'aveuglait. En tous lieux je le molestais. Néanmoins le Buddha bienveillant, compatissant et juste ne m'adressa jamais de paroles mauvaises. » Ayant reçu les avis de Brahma, le roi (des deva), (Mara) aussitôt fut exempt de pensées malveillantes et orgueilleuses; il se rendit auprès d'Upagupta et toucha le sol avec les cinq parties de son corps. S'étant prosterné à deux genoux, il joignit les mains et dit au Vénérable : « Maître, ne le savez-vous pas? Je voulus causer de nombreux ennuis au Tathāgata (depuis le temps qu')il était sous l'arbre de Bodhi jusqu'à son entrée dans le nirvana. » Le Vénérable demanda : « Que fites-vous? » Il répondit : « Jadis, quand le Buddha mendiait sa nourriture dans un village de brahmanes (1), je voilai l'esprit de la multitude et il ne trouva pas à manger. C'est pourquoi il récita cette gāthā:

Ceux qui se réjouissent sans être dans l'abondance ont le corps paisible, léger et dispos. Si l'on peut, à l'égard du boire et du manger, ne pas former de pensée cupide, l'esprit ne cesse d'être joyeux, tout comme les deva Eclat-Son 光音(Ābhāsvara) (2).

En outre, sur le mont K'i-chö-kiue 耆 閣 掘(Gṛdhra-kūṭa), je pris la forme d'un grand bœuf qui détruisit les pātra de cinq cents bhikṣu. Seul le pātra du Buddha s'envola dans l'espace. De plus, à un autre moment, je pris la forme d'un dragon et, pendant sept jours et sept nuits, j'enserrai dans mes replis le corps du Buddha. Quand le Buddha se coucha (avant) son nirvāṇa, je fis apparaître cinq cents chars qui troublèrent et souillèrent l'eau du fleuve en sorte que le Buddha ne put en boire. Bref, j'allai jusqu'à le molester de cent façons. Le Tathā-

<sup>(1)</sup> A. W. K. ajoute: «dans le royaume de So-lo 娑羅.» Divyāv.: çālāyāṃ.

<sup>(2)</sup> Cette stance manque au Divyāv. et à A.W.K.

gata poussa la bonté et la compassion jusqu'à éviter de me montrer du mépris ou de me blesser par une seule parole mauvaise. Vous qui êtes Arhat, vous n'avez ni commisération ni patience puisque vous me blessez et me bafouez en présence des deva, des hommes et des a-sieou-lo 阿修羅 (asura). » Upagupta répondit : « Po-sun 波旬 (Papistha) tu n'y entends rien! Tu me compares au Tathagatha, moi Auditeur! Il ne faut pas égaler un grain de moutarde à ce Sumeru, ni l'éclat du lampyre à celui du soleil et de la lune, ni une goutte d'eau à l'océan. La grande miséricorde du Tathagata, les Auditeurs ne l'ont point en partage. Le Buddha est le Grand miséricordieux; c'est pourquoi il ne t'a point puni. Les Auditeurs sont inférieurs au Buddha; c'est pourquoi je te punis. » Mara dit : « En retour des ennuis que je lui ai causés depuis le temps « En retour des ennuis que je lui ai causés depuis le temps (où il était) le rsi Qui-supporte-l'outrage (Kṣāntivadin) jusqu'à ce qu'il devînt le Buddha, pour quelle raison m'at-il toujours montré de la miséricorde sans me causer aucun dommage? > (Upagupta) répondit : « A cause de ta méchanceté, tu as formé de mauvais desseins à l'égard du Buddha. Bien que ces crimes se soient accumulés, le Buddha ne t'a fait aucun mal. Pourquoi cela? C'est qu'il voulait me laisser (le soin). de te soumettre, en sorte que tu obtins ses à l'égard du Buddha des sentiments de foi et de respect, et qu'à cause de ces sentiments, tu ne tombasses point dans l'enfer, parmi les démons affamés (preta) ou les animaux domestiques. C'est pour ces raisons qu'au début, il ne t'a pas adressé une seule parole blessante, et qu'il a sans cesse nourri pour toi des sentiments de miséricorde. Par des procédés bons et ingénieux, le Buddha a voulu t'amener à éprouver pour lui des sentiments de foi et que, par l'effet de ce peu de foi, tu fusses capable d'obtenir le nirvāna. Bref, si tu éprouves à l'égard du Buddha un peu de foi, par ce sentiment de foi tu seras purifié des crimes nombreux dont, jadis et jusqu'à présent, (tu t'es rendu coupable) en molestant le Buddha, et tous ces crimes

scront éteints. » Quand Mara entendit ces paroles, il fut agité de corps et d'esprit (1). Semblable à l'arbre fleuri kia-t'an 迦 量 (kadamba) (2) qui (frissonne) depuis les racines et le tronc jusqu'aux branches, Mara, le roi (des démons) se réjouit et, sur tout son corps, le poil se dressa. « Le Buddha, dit-il, est le Grand Bienveillant. Depuis (le temps qu'il était assis) sous le roi des arbres jusqu'à (son entrée dans) le nirvana, il a été pour moi bon et indulgent. Semblable à des parents qui pensent (aux torts) d'un fils, il pardonne les fautes que j'ai commises depuis le commencement. » Mara, le roi (des démons), éprouva un sentiment de joie à l'égard du Buddha et de la Loi. Alors il se leva, joignit les mains et dit au Vénérable : « Vous avez pu me faire éprouver un sentiment de joie (à l'égard du Buddha et de la Loi). C'est de votre part un grand bienfait. Il vous faut aujourd'hui me délivrer de ces trois cadavres. » (Le Vénérable) répondit : « Je dois d'abord conclure un accord avec toi; après quoi je les enlèverai en ta faveur. A partir de ce jour et jusqu'à l'extinction de la Loi, il ne t'est plus permis de molester les bhikșu.» Mara dit: «J'accepte vos ordres.» (Upagupta) dit en outre à Mara : « Il faut encore que tu fasses autre chose en ma faveur. Bien que j'aie déjà vu le corps de la Loi (dharmakāya) du Tathāgata, je n'ai pas vu le corps (rūpakāya) merveilleusement beau du Tathāgata. Fais paraître pour moi le beau corps du Buddha en sorte que j'éprouve un sentiment de respect et d'affection. Si tu fais cela, le renom en sera très grand. » (Mara) répondit : « O Vénérable! je vais également conclure d'abord un accord avec vous. Lorsque je ferai paraître le corps du Buddha, gardez-vous

<sup>(1)</sup> L'expression in the fréquente dans les textes bouddhiques signifie proprement « bondir, trépigner » et c'est ainsi qu'elle est rendue généralement en français. La phrase ci-dessus prouve que ces mots peuvent être pris également au figuré au sens de « être ému, troublé, agité ».

<sup>(2)</sup> A. W. K.: « semblable à la fleur ko-t'an-p'o 歌 曇 婆 (ka-damba) ». Divyāv.: kadambapuspavat.

de vous prosterner devant moi. Pour quelle raison? C'est que je ressemblerais à lla plante, i-lon 伊 蘭 (eronda) piétinée par les grands éléphants quand l'arbre où elle pousse est mort. » (1) Le Vénérable dit : « Soit! je ne me prosternerai pas devant toi. : Mara dit : Attendez un peu que j'entre dans la forêt. Jadis j'ai déjà mystifié le maître de maison Cheou-lo 首 羅 (Çūra) en prenant l'aspect du Buddha. Ce que j'ai fait alors, je vais maintenant le faire pour vous. > Alors le Vénérable lui retira les trois cadavres. Le Vénérable Upagupta conçut l'idée du Buddha. Alors Mara entra dans la forêt et prit par métamorphoses le corps du Buddha. Il produisit le corps du Buddha avec ses signes, de même qu'on le peint avec des couleurs variées sur de fines étofies de coton neuves. On n'aurait pu se lasser de le regarder. Ayant pris l'aspect du Buddha, il fit apparaître à sa droite l'image de Çariputra; à sa gauche, Mahamaudgalyayana (2); Ananda en arrière: Mahakaeyapa, Aniruddha, Subhūti, etc.; les 1250 grands Arhat qui l'entouraient et l'escortaient sortirent successivement de la forét et s'approchèrent d'Upagupta. A ce moment, le Vénérable se leva, joignit les mains, entra dans la contemplation, et prononça cette gāthā:

Hélas! l'impermanence impitoyable a pu ruiner ces formes merveilleuses et sublimes.

Tel était le corps du Buddha et il a été ruiné par l'impermanence. Extrêmement ému de corps et d'esprit, la pensée fixée sur la notion du Buddha, le Vénérable joignit les mains et récita ces gatha:

<sup>(1)</sup> A.W.K.: De même, les pousses de (la plante) i-lan H [6] (eranda) bien que la main ne puisse les atteindre, sont (néanmoins) emportées par la défense des éléphants. Le texte du Divyār., probablement conforme à A.W.K., est très altéré. Il faut peut-être lire à la fin de la phrase : uduhyante gajair eranda-vykṣa-aikurāḥ.

<sup>(2)</sup> L'édit. coréenne place Mahāmaudgalyāyana à droite et Çāriputra à gauche. J'ai préféré la leçon des trois éditions chinoises qui est d'ailleurs confirmée par le Divyāv. et A.W.K.

O bonheur! des actions pures ont pu réaliser ce fruit merveilleux. Ce n'est point le dieu Souverain (Īçvara) qui l'a produit; ce n'est pas non plus sans cause qu'il a été fait. Son visage par sa beauté ressemble à la fleur de lotus. Ses yeux sont purs comme un joyau brillant. Il est plus parfait que le soleil et la lune. Il est aimable plus qu'une forêt fleurie. (Sa sagesse) est profonde comme l'Océan. Il demeure en paix comme le Sumeru. Son éclat prestigieux est supérieur à celui du soleil. Sa démarche digne est comparable à celle du lion. Son regard est comme celui du roi des bœufs. (Son corps) a la couleur de l'or brun. Pendant des centaines de mille kalpa incommensurables, il a purifié et perfectionné ses actes, ses paroles et ses pensées; c'est pourquoi il a obtenu ce corps merveilleux et sublime. Ses ennemis euxmêmes se réjouissent à sa vue; à plus forte raison, ne dois-je pas le vénérer!

Quand le Vénérable eut récité ces  $g\bar{a}th\bar{a}$ , la contemplation du Buddha lui fit oublier ses engagements antérieurs. Alors soudain il se prosterna (en touchant le sol) avec les cinq parties de son corps et il adora (le Buddha). Māra lui dit : « O Vénérable! pourquoi manquer à la parole donnée? » Le Vénérable demanda : « Comment manqué-je à la parole donnée? » Mara dit : « Vous avez promis de ne pas vous prosterner devant moi. Pourquoi maintenant vous prosternezvous en touchant la terre avec les cinq parties de votre corps?» Le Vénérable dit : «Je sais que Bhagavat sans supérieur (anuttara) est entré dès longtemps dans le nirvana. (Mais) voir cette figure c'est tout de même que voir le Buddha. C'est pour le Buddha que je me suis prosterné; je ne me suis pas prosterné pour toi. » Mara dit : « Mes yeux ont vu que tu te prosternais pour moi; pourquoi le nier?» Le Vénérable répliqua: « Ecoute-moi. Je n'ai pas manqué à la parole donnée et je ne me suis pas davantage prosterné vers toi. De même que si l'on façonne avec de l'argile ou du bois la statue d'un deva ou celle du Buddha, c'est par respect pour le deva ou le Buddha qu'on se prosterne

devant eux, et on ne se prosterne pas pour l'argile ou le bois: de même, je n'ai pu contenir la joie de mon cœur en voyant le Buddha, c'est pourquoi je me suis levé et je me suis prosterné, mais ce n'est point en considération de toi que je me suis prosterné devant toi. > Alors Mara reprit sa forme primitive, et s'étant prosterné pour honorer le .92 Vénérable, il retourna au ciel.

Le quatrième jour, se souvenant des bienfaits dont l'avait comblé le Vénérable en personne, Mara descendir du ciel (et fit cette proclamation) : « Que ceux qui veulent supprimer leur misère, que ceux qui veulent renaître parmi les deva, que ceux qui veulent obtenir le nirvana, se rendent auprès du Vénérable Upagupta. Que ceux qui n'ont pas entendu le Tathagata, le Grand Compatissant, prêcher la Loi se rendent aussi auprès du Vénérable Upagupta. > La nouvelle s'étant répandue dans la population de la ville de Mathura que le Vénérable Upagupta avait réussi à dompter Mara, une multitude d'Anciens et d'hommes du peuple vinrent par milliers et par myriades auprès du Vénérable. Voyant cette foule, le Vénérable la rassembla. Alors il monta sur le siège du lion et précha de toute façon la Loi merveilleuse en sorte que les êtres vivants, par centaines de mille, obtinrent la Voie de crotapanna et de sakrdagāmin. et que dix-huit mille hommes sortirent du monde et obtinrent la Voie d'Arhat. (Et il dit) : « Que sur le mont Uramunça, on fasse une cellule large de deux toises, quatre pieds) et longue de trois toises, six pieds, 1]. Que ceux qui, sous ma direction. deviennent arhat, prennent tous une fiche longue de quatre pouces et la déposent dans la cellule.: 2 En un mois. dix-huit mille fiches furent

jetées dans la cellule. Ainsi le renom du Vénérable emplit le Jambudvīpa. Chacun dit : « Dans le royaume de Mathurā se trouve Upagupta. Le Buddha a prédit qu'il serait le premier de ceux qui enseignent à s'asseoir en dhyāna. » (1)

Le Vénérable Çaṇavasa ayant sauvé Upagupta et lui ayant transmis la Loi, se souvint d'avoir entendu cette prédiction (de la bouche) du Buddha: « Dans le royaume de Ki-pin, on s'assied en dhyāna sans obstacle. En ce qui concerne les lits de repos et les cellules, c'est le premier (lieu). (Le climat) y est froid et sain. » (2) Le Vénérable Çaṇavasa ayant transmis la Loi se rendit dans ce (royaume de) Ki-pin. Il entra en dhyāna; réjoui et content, il récita cette gāthā: (3)

celui des mauvaises, Upagupta comptait avec des tablettes (patṭikā) de deux couleurs (v. Divyāv. p. 352). Dans le Vinaya des Mūla-Sv., au récit du Premier Concile, quand Kāçyapa énumère les fautes d'Ānanda, il dit après chaque faute : «Il faut jeter une fiche. » Des procédés analogues sont encore en usage chez les peuples non civilisés.

- (1) Dans un ouvrage bien ordonné, ce récit des premières conversions dues à Upagupta devrait naturellement précéder le tableau des nombreuses conversions effectuées par ce patriarche et dont les circonstances sont longuement relatées dans une série d'avadāna (voir infra, Chapitre VIII). Or entre les premières conversions et les suivantes, A. W. Tch. intercale un passage relatif à Çāṇavāsa qui ne se raccorde ni à ce qui précède ni à ce qui suit. Il est probable que ce passage est interpolé et que dans l'Açokāvadāna primitif, le tableau des conversions effectuées par Upagupta suivait immédiatement l'épisode qu'on vient de lire. On verra plus loin que divers indices sont de nature à fortifier cette conjecture.
- (2) La prédiction du Buddha relative au Ki-pin est souvent rapportée en des termes un peu différents. Cf. supra p. 311.
- (3) Le voyage de Çaṇavāsa au Ki-pin est relaté à la même place dans A. W. K. (Tripit éd. Tok. XXIV, 10, p. 56°). Le récit y est un peu plus développé que dans A. W. Tch. et forme un court avadāna sous le titre : «Çāṇavāsa trouve la Voie». Cet avadāna nous apprend que Çāṇavāsa serait devenu Arhat et aurait obtenu la Délivrance « dans une grotte» du Ki-pin. Comme on vient de le suggérer dans la note 1, ces indications ne sont pas à leur place, car tandis qu'Upagupta était déjà dans toute sa gloire, son maître Çāṇavāsa était depuis longtemps Arhat. La raison de cette interpolation est d'ailleurs évidente. On lit au paragraphe précédent qu'Upagupta, l'apôtre de Mathurā, était « le premier de ceux qui

Vêtu d'habits de çana, j'ai réalisé les cinq branches du dhyāna. Assis en dhyāna sur les rochers à pie des montagnes et dans les ravins déserts, je médite. Qui donc ne supporterait (ainsi) le vent et le froid? (1) L'Arhat Çana(vasa), son esprit excellent a obtenu la Délivrance, son esprit a obtenu la sapience souveraine (2).

Le Vénérable Upagupta demeurait dans le royaume de Mathura, sur le mont Urumunda, dans l'aranya de Națabhața. Sur cette montagne, il y avait une vicille tigresse qui mit bas deux petits. Ne trouvant pas à manger, la vicille tigresse mourut alors et les deux petits, perdant leur mère, furent plongés dans une extrême misère. Le Vénérable Upagupta se rendit à leur repaire et leur donna à manger. Pour les petits tigres, il récita cette gāthā:

Les composés sont impermanents. Ils (obéissent à) la loi de la naissance et de la destruction. (La loi de) la naissance et de la destruction étant détruite, l'extinction (nirvrti) e'est le bonheur (3).

Chaque jour il leur donnait à manger et, lorsqu'il leur donnait à manger, il leur récitait à l'oreille cette gāthā. Ces deux petits tigres n'avaient que peu de temps à vivre.

onseignent à s'asseoir en dhyāna. » Cette affirmation devait choquer les fidèles du Ki-pin qui prétendaient que leur pays était « le premier lieu pour s'asseoir en dhyāna. » l'our mettre d'accord leurs prétentions et le texte de l'Açokāvadāna, les écrivains cachemiriens imaginèrent un voyage de Çāṇavasa destiné à prouver que le maître d'Upagupta devint Arhat en pratiquant le dhyāna dans les montagnes du Ki-pin. Grâce à cet artifice, l'honneur du Cachemire était sauf. L'interpolation doit être ancienne puisqu'en la trouve à la fois dans A.W.K. et dans A.W.Tch.

- (1) Cette stance répond à une objection possible. Comment Çāṇavāsa vêtu d'une mince étoffe de chauvre pouvait-il rester immobile dans les montagnes glacées du Ki-pin? La réponse est qu'absorbé dans la méditation, on ne sont plus le vent ni le froid.
- (2) Çanavasa parle de soi à la troisième personne et avec un orgueil peu vraisemblable. C'est une nouvelle trace de remaniement.
- (3) Sur cotto stance cólèbre, ef. Le Parinirvana et les Funérailles du Buddha, I, p. 9.

Ils moururent et renaquirent dans la maison d'un brahmane du royaume de Mathura. Le Vénérable Upagupta, accompagné de bhikşu se rendit dans la maison de ce brahmane. Peu à peu (le nombre des bliksu) diminua et il finit par aller seul dans la maison du brahmane. Celui-ci demanda: « O Vénérable! pourquoi venez-vous seul? > Il répondit : « Je suis un religieux. Je n'ai aucun serviteur qui m'accompagne. » Le brahmane dit : « Ma femme est enceinte. Si elle met au monde un garçon, je vous le donnerai, ô Vénérable!» l'lus tard, elle accoucha de deux jumeaux. Le Vénérable Upagupta alla les réclamer. Le brahmane dit : « Attendez un peu qu'ils grandissent; ensuite je vous les donnerai.» Quand ils eurent huit ans, le Vénérable Upagupta alla encore les réclamer. Alors le brahmane donna l'un des enfants au Vénérable. Le second enfant dit : « Qu'on me laisse partir! : Les deux enfants rivalisèrent d'efforts pour partir. Le Vénérable dit : « Ces enfants doivent tous deux obtenir la Voic. > Alors le brahmane prit les deux enfants et les remit au Vénérable. Le Vénérable les ayant reçus, les sauva, les fit sortir du monde et ils obtinrent la Voie d'Arhat. Le Vénérable leur dit alors de cueillir des fleurs. Ils répondirent : « L'arbre jumbu est élevé; nous ne pouvons pas y atteindre. > Le Vénérable dit : « Vous êtes des deva. N'avez-vous pas de puissance surnaturelle (rddhi-pāda)? » Alors les deux cramavera s'élevèrent à travers l'espace au-dessus de l'arbre et cueillirent des fleurs. Le Vénérable Upagupta et ses disciples se tenaient ensemble au même endroit. Les disciples dirent : « Comment ces petits çrāmayera ont-ils une telle puissance surnaturelle? » Le Vénérable répondit : « Ce sont les deux petits de la tigresse. Vous disiez autrefois : A quoi bon donner à manger à ces tigres? Vous voyez maintenant leur force surnaturelle. » Ayant entendu cela, les disciples furent délivrés (1).

<sup>(1)</sup> Cette histoire est également contée au début du Chap. IX de A. W. K. qui contient le récit d'un grand nombre de conversions effec-

- (1) Dans l'Inde du Sud, il y cut un garçon qui forniqua avec une femme d'une autre (famille). Sa mère lui dit : « Forniquer avec une femme du dehors, est une très mauvaise action (2). Les œuvres de la concupiscence, il n'y a pas de méfaits où cela ne conduise.» Ayant entendu ces paroles, il tua sa mère et alla dans l'autre famille demander la femme (en mariage); mais il ne put l'obtenir. Il en éprouva de l'ennui et du ressentiment et alors il sortit du monde. En peu de temps il reçut, retint et put réciter les textes sacrés des trois Corbeilles. Il instruisait et exerçait de très nombreux élèves. Les disciples (d'Upagupta) conduisirent auprès du Vénérable cette multitude d'étudiants. Le Vénérable qui savait de quel crime ce (religieux) s'était rendu coupable, ne lui adressa pas la parole et fit cette réflexion : « Un homme coupable (d'un tel crime) ne saurait avoir le fruit de la Voic. » Comme le Vénérable Upagupta ne lui adressait pas la parole, (le religieux coupable) emmena la multitude de ses élèves et ils retournèrent dans leur ancien séjour.
- (3) Le Vénérable Upagupta avait cinq cents disciples, hommes du commun (prthagjana), qui se moquaient de leur upādhyāya (en ces termes): «Il sauve des mo-ho-lo (mahallaka), et quand un maître de la Loi et des Trois Corbeilles vient avec ses disciples il ne lui adresse même pas la parole! » Le Vénérable Upagupta contempla (en se disant): «Si rien n'attache à moi ces cinq cents disciples, ils pourraient être sauvés par mon upādhyāya. » (4) Comme il faisait cette réflexion, sou upādhyāya Çaṇavasa (5),

tuées par Upagupta. Dans A.W.K. les deux jeunes gens sont doués de puissance surnaturelle parce qu'à l'âge de sept ans, ils sont devenus Arhat.

- (1) Cp. A. W. K. p. 57a, col. 1 à 4.
- (2) Corr. 行 an lien de 法, comme dans le passage correspondant de A.W.K.
  - (3) Cp. A. W. K. p. 57<sup>a</sup>, col. 5 à p. 57<sup>b</sup>, col. 6.
  - (4) Littéral. : par mon upādhyāya, il y aurait cause de salut.
- (5) A. W. K. ajoute que Çāṇavāsa demeurait alors dans le royaume de Ki-pin.

par sa grande force surnaturelle, se rendit à l'aranya de Națabhața. Il alla dans la cellule d'Upagupta. Upagupta n'y était pas; il n'y avait que ses disciples. Voyant Canavasa vêtu d'habits grossiers, la barbe et les cheveux très longs, ils dirent : « Notre upādhyāya (doit) être très lié avec un tel mahallaka. Mais il n'adresse pas la parole à un Maître de la Loi et des Trois Corbeilles! » Arrivé près du siège d'Upagupta, le Vénérable Çaṇavasa s'y assit. Les disciples d'Upagupta en ressentirent de la colère et du mépris et ils voulurent chasser le Vénérable Canavasa; mais, semblable au Sumeru, Çanavasa était immuable. Il voulurent proférer des paroles mauvaises, mais leur langue ne pouvait tourner. Alors ils se rendirent ensemble auprès du Vénérable Upagupta et lui dirent : « Uu bhikṣu mahallaka est assis sur votre lit de repos, ô upādhyāya! > Upagupta répondit : « Mon upādhyāya excepté, personne ne peut s'asseoir sur mon siège. Thagupta revint dans sa cellule et vit le Vénérable Canavasa. Il se prosterna, le visage contre terre, en touchant de la tête les pieds (de Çaṇavasa), puis il s'assit devant lui. Les disciples d'Upagupta se dirent en eux-mêmes : « Bien que maintenant notre upādhyāya se prosterne devant ce maître et le vénère, le savoir et la force surnaturelle de celui-ci n'égalent pas ceux de notre upādhyāya. » Le Vénérable Çaṇavasa contempla (en se demandant) si les disciples d'Upagupta étaient guéris de leurs pensées d'orgueil et de mépris. Et il sut que, dans leur esprit, la supériorité appartenait toujours à leur propre upādhyāya. Le Vénérable Çaṇavāsa éleva la main, pointa un doigt dans l'espace et il eut la main pleine de lait. Il interrogea Upagupta: « C'est le signe de quel samādhi? » Le Vénérable Upagupta entra dans l'extase, contempla, mais il n'eut pas la moindre idée de ce que c'était. Alors il interrogea son maître : « C'est le signe de quel samādhi? » Le Vénérable Çaṇavasa dit : « C'est le sumādhi Rapidité de l'Elan du Dragon. » Upagupta dit : « Tout ce que j'ai acquis, c'est de mon upādhyāya que je l'ai reçu. Certes, ce samādhi je n'en suis point capable. » (1) Le Vénérable Çaṇavasa dit à Upagupta: «Les samādhi des Buddha, tous les Prátyekabuddha en ignorent les noms. Les samādhi des Pratyekabuddha, tous les Auditeurs (Crāvaka) en ignorent les noms. Les samādhi de Çāriputra, les autres Auditeurs en ignorent les noms. Les samādhi de Maudgalyayana, les autres Auditeurs en ignorent également les noms. Les samādhi de mon upadhyāya Ānanda, j'ignore également leurs noms. Mes samādhi, Upagupta, tu ignores également leurs noms. Quand j'entrerai dans le nirvāņa, ces samādhi disparaîtront également à ma suite. Soixante-dix-sept mille textes sacrés des Jātaka disparaîtront également à ma suite. Dix mille Abhidharma disparaîtront également à ma suite.» Alors les disciples d'Upagupta n'eurent plus aucune pensée d'orgueil et de mépris et ils firent cette réflexion : « Notre upādhyāya n'est pas du tout l'égal du Vénérable Çaņavāsa. » A l'égard de ce Vénérable, ils ressentirent un profond respect. Le Vénérable Çanavasa prêcha pour eux en tenant compte de ce qui pouvait causer (leur salut). Ils écoutèrent la Loi et tous devinrent Arhat. Çanavasa dit à Upagupta : «Le Tathagatha a transmis la Loi au Vénérable Mahakaçyapa. Puis Kaçyapa a transmis la Loi à mon upādhyāya Ananda. Mon upādhyāya m'a transmis la Loi, Maintenant je te transmets la Loi. Il y a, dans

<sup>(1)</sup> Ce conte a visiblement pour objet d'humilier Upagupta et de le faire paraître inférieur à Çāṇavāsa. Cette tendance s'accorde si mal avec les intentions de l'auteur de l'Açokāvadāna qu'il est difficile d'attribuer le tout au même écrivain. Déjà, dans un précédent récit, on nous montrait Çāṇavāsa se rendant au Ki-pin pour y devenir Arhat (cf. supra p. 363). Ce nouveau conte, dans la version de A.W.K., nous montre également Çāṇavāsa résidant au Ki-pin. Il semble bien qu'on ait affaire dans les deux cas à des fragments insérés postérieurement dans l'ancien texte de l'Açokāv. par des écrivains cachemiriens désireux de réagir contre le particularisme de l'Ecole de Mathurā.

- (1) Le même nom est transcrit plus loin T'i-to-kia 提多迦(A. W. Tch. p. 24<sup>b</sup>, col. 7). A. W. K. a tantôt Tch'c-tchö-ko 稀 没有tantôt Tch'c-tchö-ko 希以何 (dernier avadana du chap. X). La transcription ci-dessus T'i-ti-kia parait faite sur la forme connue Dhītika tandis que T'i-to-kiu, Tch'c-tcho-ko suggèrent plutôt un original Dhṛtaka, ou Thitika. Pour la commodité du lecteur, nous restituous uniformément Dhītika.
- (2) Dans les trois éditions chinoises, l'érection d'un  $st\overline{u}pa$  n'est pas mentionnée.

## Chapitre huitième.

## Avadāna des disciples d'Upagupta (1).

(2) Le Vénérable Upagupta résidait dans le royaume de Mathura. à l'aranya de l'ermitage de Națabhața. Alors, dans la région du Nord, il y ent un jeune homme qui, pensant au Buddha, quitta le monde. Il récitait les trois Corbeilles et était habile à prêcher la Loi. Quand il arrivait quelque part, il récitait les gāthā de trois sutra (3), puis il prêchait la Loi. Par la suite, il se dit en lui-même: Je suis las de réciter ainsi les textes sacrés. Je désire m'asseoir en dhyāna. J'ai appris que, dans le pays de Mathura, il y avait Upagupta. Bien qu'il n'ait pas les signes, il est le premier de tous ceux qui enseignent les règles du dhyona. > Arrivé au lieu (où se trouvait Upagupta), il joignit les mains et dit : « Puissiez-vous, ô Vénérable, m'enseigner les règles du dhyāna! > Le Vénérable Upagupta contempla (en se demandant) si cet homme devait dans la vie présente arriver à l'épuisement des courants (āsrava). Il se demanda encore : « Quelle règle dois-je maintenant enseigner à cet homme pour qu'il parvienne à l'état de sainteté? > Et le Vénérable sut que cet homme devait atteindre à l'état de sainteté en prêchant la Loi aux autres. Le Vénérable Upagupta dit donc à ce bhiksu: « Suis mes prescriptions. Je f'instruirai. > Le bhiksu répondit : « Puissé-je me conformer

<sup>(1)</sup> Cf. A. W. K. chap. IX et X intitulés : Avadana des disciples d'Upagupta.

<sup>(2)</sup> A. W.K. p. 57<sup>t</sup> col. 7.

<sup>(3)</sup> A.W.K.: «il préchait la Loi de trois façons».

à vos ordres! » Le Vénérable dit : « Il faut que cette nuit même tu exposes aux hommes la doctrine de la Loi. » Alors le bhikṣn, ayant récité trois sūtra, voulut prêcher la Loi. Il demanda au Vénérable : « Quel précepte dois-je exposer? » Le Vénérable répondit : « Expose les cinq avantages du to-wen (bahuçruta) : pouvoir expliquer les (quâtre) éléments; pouvoir connaître les skandha; pouvoir connaître les entrées (āyatana); pouvoir connaître les douze causes (nidāna); pouvoir tout expliquer à fond par soi-même, sans avoir besoin de recevoir d'autrui. » Quand il eut compris le texte des trois sūtra et achevé de prêcher la Loi, (le bhikṣu) devint Arhat. Upagupta lui dit : « Mon fils, jette une fiche dans la fosse! » Ce fut la première (fiche).

(1) En ce temps-là, il y avait dans la ville de Sicou-lo 宿 羅 (Srughna?) (2) un chef de marchands nommé Dieu-Garder (Devaraksita) (3). Dans la Loi du Buddha, il conçut des sentiments de foi et de respect, et il se plaisait sans cesse à faire l'aumône. Désirant aller sur l'océan, en quête d'objets précieux, il prononça ces paroles : « Voici que je vais aller sur mer; si je reviens sain et sauf, je ferai sous la Loi du Buddha une assemblée du pañcavarşa. Que les génies qui protègent la Loi du Buddha m'accompagnent et me protègent! » Alors il partit et parvint au lieu où se trouvaient les joyaux. Il prit une grande quantité d'objets précieux et revint sain et sauf. Alors il y cut une arhati-bhikṣuṇi qui entra dans l'extase et contempla (en se demandant) si ce maître de maison aboutirait. Elle vit qu'il devait aboutir. Elle se demanda de nouveau : « Quel sera le champ de mérite (punyaksetra)? Elle vit qu'il serait de 18.000 Arhat et qu'il y aurait un nombre double d'hommes en cours d'étude (çaikșa) qui, de naissance en naissance, maintenaient les défenses dans leur

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 57b col. 19.

<sup>(2)</sup> A. W. K.: «dans le royaume de Lou-k'icou-na 陸求那 (Srughna?)».

<sup>(3)</sup> A.W.K.: T'i-p'o-lo-k'i-to 提婆落起多 (Devaraksita).

pureté, et que ce serait là le champ de mérite: Elle contempla en outre (en se demandant) qui serait Sthavira dans cette assemblée et si ce Sthavira serait un Arhat ou un homme du commun (prthagjana). Elle sut que ce ne serait point un Arhat, et ainsi de suite . . . jusqu'à : elle sut aussi que ce ne serait pas un crotapanna, mais un homme qui maintenait les défenses dans leur pureté, nommé A-cha-lo 阿少羅 (Aṣālha) (1) (Elle pensa): «Si j'éclaire son esprit, il ne manquera pas d'obéir à mes paroles. Alors elle se rendit chez les religieux et dit au Sthavira : « Ó Sthavira, pourquoi votre tenue est-elle incorrecte? » Le Sthavira comprit qu'elle trouvait ses cheveux trop longs et ses vêtements crasseux. Alors il tailla sa barbe et ses cheveux et se lava de manière à être propre. La bhikṣuṇī se dit en elle-même : «Le Sthavira n'a pas compris mes paroles. » Le jour suivant, elle se rendit encore en présence du Sthavira et lui dit : « Pourquoi ne vous parez-vous pas? » Le Sthavira crut (qu'elle disait cela) parce que la couleur de ses vêtements n'était pas correcte. Alors il fit teindre ses vêtements et revint parmi les religieux. La bhikṣuṇī se rendit derechef en présence du Sthavira Aşalha et lui dit encore : « Pourquoi votre tenue est-elle incorrecte? » Le Sthavira courroucé lui dit: « Je me suis lavé pour être propre et j'ai mis des vêtements fraîchement teints. Qu'y a-t-il d'incorrect dans ma tenue? » La bhikṣuṇī lui dit : « Ceci n'est pas la correction dans la Loi du Buddha. Dans la Loi du Buddha, devenir çrotāpanna, sakṛdāgāmin, anāgāmin et arhat, c'est ce qui s'appelle : tenue correcte.» Elle demanda encore : « Ô Sthavira, n'avez-vous pas entendu dire que le maître de maison Devaraksita est revenu d'un voyage sur l'océan et qu'il veut faire une assemblée du pancavarșa? » Le Sthavira répondit : « Je le sais ». Elle demanda encore : « Savez-

<sup>(1)</sup> A.W.K.: A-so-t'o 阿 娑 陀 (Aṣāḍha) [traduit par: « nom d'étoile »].

vous de combien d'hommes doit être le champ de mérite?» Il répondit : « Je ne sais. » La bhiksuṇī dit : « Le champ de mérite sera de 18.000, pour ne parler que des Arhat; ceux qui sont au stage de l'étude (çaiksa) et qui maintiennent dans leur pureté les défenses seront deux fois plus nombreux que les Arhat. Vous qui êtes le Sthavira, comment serait-il possible qu'avec une pensée qui a encore des courants (de passions), vous soyez au premier rang pour recevoir des autres les offrandes et les hommages?» En entendant cela, le Sthavira fut sur le point de verser des larmes de chagrin. La bhikșunī dit : « Pourquoi pleurezvous de chagrin? » Le Sthavira répondit : « Voici que je suis vieux. Comment pourrais-je obtenir l'épuisement du courant (des passions)? » La bhikşunī dit : « Tant que la Loi du Buddha subsiste, elle permet à chacun d'obtenir le Fruit, sans considération d'âge. C'est ce qu'a proclamé le Grand Homme, bienfaisant : Quiconque est capable de se conformer aux pratiques, pourra certainement épuiser le courant (des passions). En tout temps et toujours, (les pratiques) peuvent lui donner le Fruit. Ô Sthavira, il vous faut maintenant aller à l'aranya de Națabhața. Le Vénérable Upagupta y est actuellement. Il vous instruira.» Là-dessus, le Sthavira se rendit en ce lieu. Le Vénérable Upagupta sortit alors à sa rencontre et le reçut. Il lui donna de l'eau pour qu'il se lavât les pieds. Le Sthavira dit : « Je ne me laverai pas les pieds tant que je n'aurai pas vu l'āyuṣmat Upagupta.» Les disciples lui dirent: « Celui-ci est Upagupta. » Alors il se lava les pieds et entra. Un danapati que le Vénérable Upagupta avait converti, prépara pour le Samgha un bon repas et un bain. Après le bain, Upagupta envoya le wei-na 維那 (prieur) frapper le gandi (gong) et faire la proclamation suivante : «Respect à ceux qui ont la Délivrance! Que les Arhat entrent tous dans la salle du dhyāna! » À ce moment, Aṣalha dormait. Il ne comprit pas la proclamation et entra dans la salle du dhyāna. Y étant

entré, il se rendormit. Les religieux avaient posé cette règle que si quelqu'un s'endormait, il tiendrait levée une lanterne et en ferait l'offrande. Or Aṣālha étant le Doyen d'âge (sthavira), dormait à la première place. Le prieur (karmadāna) prit alors une lampe, la plaça en face d'Aṣālha et la fit résonner trois fois avec le doigt. Aṣālha s'éveilla et, tenant la lampe levée, il tourna autour des siéges et fit l'offrande. Le Vénérable Upagupta entra dans le samādhi Eclat-du-feu; les 18.000 Arhat entrèrent également dans le samādhi Eclat-du-feu. A ce spectacle, Aṣālha se réjouit, puis il changea de sentiment; il eut honte et récita les gāthā suivantes:

« Rassemblés en un même lieu, les jambes croisées comme un dragon replié sur lui-même, ils sont tous assis sur le sol. Plongés dans l'extase, ils ont une tenue correcte. Tous sont entrés dans le samādhi suprême. Ils brillent comme un arbre (décoré) de lanternes. L'image même du respect est comme cet homme (Aṣāļha) qui a osé lever les yeux vers ce qu'il ne peut pas atteindre. »

Le Vénérable, voyant qu'Aşalha avait un cœur docile et soumis, lui donna la Loi, le fit devenir Arhat et lui fit jeter une fiche dans la fosse. Là-dessus, Aşalha retourna dans son pays. La bhikṣuṇī voyant venir le Sthavira lui dit : « Voici qu'enfin votre tenue est correcte. » Le Sthavira répondit : « C'est grâce à vos bienfaits que j'ai obtenu d'avoir une tenue correcte. »

En ce temps-là, le maître de maison nommé Devaraksita fit une assemblée du pañcavarsa. Il réunit 1[6]8.000 Arhat (1) et il y eut en outre un nombre double de çaikşa qui maintenaient les défenses dans leur pureté. Or, dans cette assemblée, Aṣālha était le premier des Sthavira et, en cette qualité, énonçait formules et vœux : « Le don le

<sup>(1)</sup> A. W. Tch. a ici « 168.000 ». Mais il faut lire « 18.000 » comme l'indiquent le contexte et le récit parallèle de A. W. K.

plus petit (disait-il) reçoit une rétribution triomphante ». Le chef de famille demanda : «Le Buddha a prêché la Loi de toutes manières. Que signifie : quatre-vingt dix jours? Je viens de vous entendre prononcer ces deux mots, ô Sthavira! » Le Sthavira répondit : « Mon fils, c'est afin de faire croître les racines de bien qui te sont propres. Ne le sais-tu pas maintenant? Il y a quatre-vingt onze kalpa, au temps du Buddha P'i-p'o-che 毗婆尸 (Vipaçyin), nous étions tous deux, toi et moi, chefs de marchands. Nous pûmes aller sur l'océan dans un magnifique bateau et, portant une grande quantité d'objets précieux, nous arrivâmes sur une plage de sable. Alors ayant rassemblé ces objets précieux sur le sable, nous élevâmes un stūpa en l'honneur du Buddha Vipaçyin. Or il y eut des deva et des génies qui nous dirent : « Passé sept jours, une grande tempête vous ramènera sains et saufs au Jambudvipa et vous ferez des offrandes. » Toi et moi, pour avoir construit un stūpa, pendant 91 kalpa, nous ne sommes pas tombés dans les trois conditions mauvaises et les huit calamités; nous sommes nés constamment parmi les hommes et les deva et nous avons été honorés en raison de cet acte. Et voici qu'à présent je suis devenu Arhat et que toi-même, trouvant un champ de mérite supérieur à tous les autres, tu obtiens de faire des offrandes à ces 18.000 Arhat. Ce n'est pas encore la suprême rétribution d'un don minime. O fils de famille! morts et naissances se prolongent indéfiniment. Pourquoi ne pas entrer dans la Loi du Buddha en sortant du monde?» Alors ce fils de famille sortit du monde et devint Arhat.

(1) Le Vénérable Upagupta demeurait à l'aranya de Națabhața. En ce temps-là, dans le royaume de Mathura, il y avait un brahmane qui était très attaché à la doctrine du moi. Un yeou-p'o-sai 優婆塞 (upāsaka) dit à ce brahmane : « Où se trouve le moi? » Le brahmane dit :

<sup>(1)</sup> A.W.K. p. 58b, col. 13.

« Qui soutiendrait une doctrine d'après laquelle il n'y aurait pas de moi? » L'upāsaka dit : « Le Vénérable Upagupta soutient absolument la doctrine de l'impersonnalité. » Làdessus, le brahmane se rendit aussitôt à l'aranya. Il vit le Vénérable Upagupta qui était entouré de milliers et de myriades de personnes et prêchait la Loi à cette multitude. Quand le Vénérable Upagupta eut aperçu le brahmane, il connut ses pensées et lui exposa l'impersonnalité ainsi que l'absence de localisation du moi et aussi qu'il n'y a ni hommes, ni puruṣa 大夫, ni êtres vivants et que les facteurs de la personnalité (skandha) sont tous des phénomènes (dharma) qui sont produits et détruits et que tous en outre (sont soumis à) la loi de la douleur et du néant. Le brahmane ayant entendu exposer ces doctrines, abandonna la doctrine du corps 身見 (satkāya dṛṣṭi) et comprit (la voie) du çrotāpanna. Il sortit du monde, étudia la Voie et devint Arhat. Le Vénérable Upagupta lui dit : « Prends une fiche et jette-la dans la fosse. »

(1) Le Vénérable Upagupta était dans le royaume de Mathura. Or il y eut un fils de famille qui sortit du monde. Il souffrait d'une continuelle (envie de) dormir. Quand on l'instruisait dans la Loi, il s'endormait toujours. Le Vénérable lui dit : « Je t'ordonne d'aller vers l'aranya, de t'asseoir sous un arbre et de recommencer à dormir. » Le Vénérable Upagupta produisit par magie autour de l'endroit où celui-ci était assis un fossé profond de mille coudées. Soudain (le fils de famille) s'éveilla effrayé et il eut une peur extrême. Il se rappela son upādhyāya Upagupta. Aussitôt-le Vénérable Upagupta produisit par magie un petit passage qui permettait de traverser (le fossé). Alors le disciple passa de l'espace entouré par le fossé à l'endroit où se tenait le Vénérable. Celui-ci, l'ayant instruit, lui ordonna de 'retourner à sa première place. Quand il fut retourné sous l'arbre, le disciple éprouva

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 58b, col. 20.

une grande joie (et dit) : « Mon maître m'a fait échapper au danger de ce fossé profond. » Le Vénérable alors se présenta devant lui et lui dit : « Ce fossé n'est pas profond. Si tu tombais dans le fossé des trois voies mauvaises ou dans le fossé de la naissance, de la vieillesse, de la maladie et de la mort, (ces fossés-là) sont beaucoup plus protonds que celui-ci. Si tu ne vois pas les Vérités saintes, les fossés de la naissance, de la vieillesse, de la maladie et de la mort seront encore pires que celui-ci. » Ayant appris à connaître ces fossés de la naissance, de la vieillesse, de la maladie et de la mort, il cessa d'avoir envie de dormir. Il exerça son énergie (vīrya) et sa pensée (manaskāra) et devint Arhat. Le Vénérable Upagupta lui fit alors prendre une fiche et la lui fit jeter dans la fosse.

(1) Le Vénérable Upagupta était à l'aranya de Națabhața. Or dans un royaume de la région orientale, il y eut un fils de famille qui sortit du monde sous la Loi du Buddha et étudia la Voie. Il s'entendait fort bien aux affaires et partout où il allait, la communauté s'empressait de lui demander de gérer les affaires monastiques (2). On lui disait : « O l'Ancien, il vous faut gérer les affaires monastiques. Les danapati, grâce à vous, acquerront des racines de bien et le Samgha, grâce à vous, recevra des offrandes ». Or ce bhikșu était las d'avoir trop à faire; il refusait la gestion. Ayant appris qu'Upagupta était le premier de ceux qui enseignent, il se rendit auprès de lui et lui dit : « Consentez à mon désir, ô Vénérable, et enseignez-moi la Loi». Le Vénérable contempla (en se demandant) si celui-ci était arrivé à sa dernière existence où il pourrait obtenir le fruit de la Voie. Or ses mérites n'étaient point encore suffisants et c'est pour cela qu'il ne l'obtenait pas. Le Vénérable dit : « Si tu suis mes

<sup>(1)</sup> A.W.K. p. 598, col. 7.

<sup>(2)</sup> A.W.K.: «les bhikșu le chargeaient des fonctions de ki-che 事 «donner son travail» (karmadāna).

prescriptions, je t'instruirai. > Il répondit : « Oh oui! que je reçoive votre enseignement! » Le Vénérable dit : «Il faut qu'en faveur du Samgha, tu ailles quêter et que tu t'occupes des offrandes. » Il dit : « O Vénérable, je ne sais pas encore quels sont ceux qui, dans ce pays, ont la foi. » Il répondit : « Va toujours quêter. Il y a certainement des gens qui ont la foi. » Le bhiksu, ayant entendu ces paroles, mit son manteau et prit son bol avant le milieu du jour et entra dans la ville de Mathura. Il y eut un chef de famille des plus influents qui, en voyant ce bhilisu, produisit en lui-même une disposition d'esprit qu'il n'avait pas encore eue. Il alla le vénérer et lui demanda : «Ô a-chö-li 阿 閣 黎 (ācārya)! de quoi done avez-vous besoin? » (Le bhikşu) répondit : « Le Vénérable Upagupta m'a envoyé quêter! Je ne sais maintenant parmi ces gens lesquels ont un sentiment de foi. » Le chef de famille dit : « Ô ācārya! n'ayez point de souci. Tout ce qu'il vous faudra, je vous le procurerai.» Il répondit : · Demain, je désire qu'on fasse des offrandes au Sangha. » Le chef de famille alors lui procura ce qu'il fallait. Le bhikşu ayant reçu (ces offrandes), se prosterna à deux genoux devant le Sthavira et présenta les aliments. Les membres du Sangha et le Sthavira prononcèrent alors un souhait en sa faveur. Quand le vœu fut complètement formulé, il devint Arhat. Le Vénérable Upagupta lui dit : « l'rends une fiche et jette-la dans la fosse. »

(1) Le Vénérable Upagupta, dans le royaume de Mathura, demeurait à l'aranga de Națabhața. Or il y eut dans l'Inde du Sud un fils de famille qui sortit du monde pour entrer dans la Loi du Buddha. Il savait bien construire les stopa et les monastères. Partout où il allait, la communauté des bhikșu le priait sans cesse de faire des cellules pour les moines, des stupa et des monastères. Peu des temps après, il fut las de ses fonctions; il se

<sup>1,</sup> A.W. K. p. 592, col. 20.

rendit auprès d'Upagupta et dit au Vénérable : « Veuillez, je vous prie, m'enseigner les règles du dhyāna et de l'extase (samādhi). » Le Vénérable contempla (en se demandant) si ce bhikṣu pourrait, dans l'existence présente, épuiser les courants et obtenir la Voie. Or il ne s'était pas encore acquis suffisamment de mérites. Et (le Vénérable) contempla encore (en se demandant) par quel moyen (ce bhikṣu) pourrait obtenir de réaliser la Voie. Le Vénérable sut qu'il devait pour cela construire des stūpa et des monastères et qu'ensuite il obtiendrait la Voie. Alors il lui dit : « Si tu peux suivre mes prescriptions, je t'instruirai. » Il répondit : «Je reçois vos instructions. » Le Vénérable ordonna : « Dans les lieux où tu n'as pas encore construit de stūpa, construis maintenant des stūpa et des monastères. Dans les lieux où tu n'as pas encore construit de cellules de religieux, construis pour les saints des cellules de religieux. » Il dit au Vénérable : « Ô ācārya! je ne sais quels sont ceux qui dans ce pays ont la foi et quels sont ceux qui n'ont pas la foi. » Le Vénérable dit : « Tu as des capacités suffisantes. Va seulement quêter. » Au matin, (le bhikṣu) mit son manteau, prit son bol et entra dans la ville pour mendier sa nourriture. Il vit un chef de famille. Le chef de famille toucha ses pieds et l'ayant vénéré, lui demanda : « Ô ācārya, d'où venez-vous? » Il répondit : « Je viens de l'Inde méridionale». Le chef de famille lui demanda : « Que voulezvous faire?» Il répondit : « Je désirais recevoir du Vénérable Upagupta les règles du dhyāna. Le Vénérable m'a ordonné de construire des stūpa et des monastères et de bâtir des cellules de religieux. » Le chef de famille dit: « N'ayez aucun souci. Tout ce qu'il vous faudra, je vous le donnerai. » Là-dessus, le bhikșu emmena le chef de famille pour mesurer avec lui la terre (qui serait donnée) au Buddha. Avant même que le cordeau fût apporté sur le terrain, le bhikşu obtint le fruit d'Arhat. On lui fit jeter une fiche dans la fosse et, bien qu'il fût devenu Arhat,

on le laissa entièrement achever le stūpa et le monastère dont il avait tracé le plan.

- (1) Le Vénérable Upagupta était dans le royaume de Mathura. Il y eut un fils de famille qui se rendit auprès du Vénérable, entra dans la Loi et sortit du monde. Il convoitait le boire et le manger. A cause de cette convoitise, il ne pouvait obtenir la Voie. Alors le Vénérable invita ce bhiksu (en ces termes) : « Demain, tu recevras de moi à manger. » Le lendemain, le Vénérable fit pour ce bhiksu un bol plein de bouillie de millet au lait et le lui donna en disant : « Attends qu'il soit froid pour le manger. » Alors le bhikşu souffla dessus pour le refroidir avec son haleine. Puis il dit à l'upādhyāya: « Il est froid. » Le Vénérable dit : « Maintenant, mon fils, bien que ce mets soit froid, le désir est ardent dans ton cœur. Aussi faut-il, par la contemplation de ce qui est impur, laver comme avec de l'eau les désirs de ton cœur, en sorte que le feu de tes désirs s'éteigne.» (Lorsque le bhikșu eut mangé), le Vénérable plaça devant lui un bol vide et dit : « Vomis le millet et remplis en ce bol. » (Quand ce fut fait), le Vénérable dit : « Mange, recommence à mâcher le millet que tu as craché dans le bol vide. » Mais il refusa de manger (2). Hochant la tête, il dit : « Ceci est de la nourriture qui à été vomie. > Il dit au Vénérable : « De la salive y est mêlée; comment pourrait-on le manger?» Le Vénérable dit : « Tout ce qu'on mange et boit n'est pas différent de ce vomissement. Tu n'as jamais médité sur ce point. Maintenant il faut que tu contemples cette pensée de l'impureté de la nourriture. » Alors il écouta la Loi et fut dégagé de tout lien en sorte qu'il obtint l'état d'Arhat. On lui fit jeter une fiche dans la fosse.
  - (3) Dans l'Inde du sud, il y avait un fils de famille. Il avait peu de désirs et savait se contenter de peu. Il

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 59b, col. 12.

<sup>(2)</sup> Je lis ft an lieu de p± qui ne donne aucun sens acceptable. (3) A.W.K. p. 59<sup>5</sup>, col. 19.

était meilleur que les grossiers et les corrompus. Il ne s'enduisait pas le corps de lait fermenté et d'huile, et il ne se lavait point avec de l'eau chaude. Il ne mangeait pas non plus de lait fermenté, d'huile, de lait ni de fromage. Il avait le dégoût de la transmigration. Son corps était maigre et affaibli. Ne pouvant obtenir la Voie, il dit : « Qui m'instruira? » Apprenant que le Vénérable Upagupta était dans le royaume de Mathura, il se rendit auprès de lui. Le Vénérable contempla (en se demandant) si (ce bhikṣu) pourrait épuiser dans sa vie présente les courants (des passions), et il vit qu'à cause de sa faiblesse, il ne pouvait réaliser (l'état d'Arhat). Le Vénérable fit alors chauffer la salle de bain et préparer le bain; il prescrivit à un jeune religieux d'enduire le corps (du bhiksu) avec du lait fermenté et de l'huile, de le baigner avec de l'eau (chaude) et de lui donner de bons aliments pour rendre à son corps et à son esprit leur souplesse, puis il lui exposa l'abrégé de la Loi. Alors il obtint l'épuisement des courants et réalisa l'état d'Arhat. Puis il jeta une fiche dans la fosse.

(1) Dans le royaume de Mathura, il y avait un fils de famille. Il quitta ses parents pour aller vers le Vénérable Upagupta et lui demander de sortir du monde. Quand il fut sorti du monde, comme il était très attaché à son corps, il voulut retourner dans sa famille. Alors il se rendit auprès du Vénérable et prit congé afin de retourner dans sa famille. Le Vénérable dit : «Attends jusqu'à demain. » Le lendemain, (le bhikşu) se prosterna aux pieds du Vénérable et voulut s'en aller. A mi-route, il vit un temple de deva et fit cette réflexion : «Si je retourne dans ma famille, il se peut que mes parents soient frappés d'un grand malheur. Il vaut mieux rester et passer la nuit dans ce temple de deva. Demain je retournerai chez le Vénérable. » Le Vénérable alors, pendant la nuit,

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 60°, col. 7.

fit apparaître un ye-tch'a 夜 叉 (yakṣa) qui apporta sur ses épaules un cadavre; et il y eut un autre yakṣa qui arriva les mains vides. Les deux démons se querellèrent. Le premier dit : « C'est moi qui ai apporté ce cadavre. » Le second dit : « C'est moi qui l'ai apporté. » Le premier dit : « J'ai un témoin. Cet homme m'a vu apporter le cadavre. » L'homme pensa : « Ma mort est maintenant certaine. Il faut dire la vérité. » Il dit donc au second démon : « Ce cadavre a été apporté par le premier démon et non par vous!» Le second démon entra dans une grande colère et arracha un bras (au bhikșu). Le premier démon rajusta un bras du mort à la place de l'ancien. Le second démon arracha encore un bras (du bhikșu). Le premier démon arracha l'autre bras du mort et le remit (au vivant) à la même place. Le second démon arracha les deux jambes (du bhikṣu). Le premier démon les remplaça entièrement comme à l'origine avec les deux jambes du mort. Là-dessus les deux démons mangèrent ensemble la chair fraîche arrachée (au corps du bhikșu), puis ils s'en allèrent. Alors (le bhikșu) cessa complètement d'être attaché à son corps. Il arriva ensuite auprès du Vénérable qui le sauva, le fit sortir du monde et exposa pour lui l'abrégé de la Loi. Il devint Arhat et on lui fit jeter une fiche dans la fosse.

(1) Dans l'Inde du sud, il y eut un fils de famille qui entra dans la Loi du Buddha et sortit du monde. Il aimait son corps, se baignait souvent, s'enduisait le corps de lait fermenté et d'huile et mangeait des mets délicats. Il était gras et robuste et ne pouvait obtenir la Voie. Alors il alla vers le Vénérable et lui dit : « Veuillez m'instruire! » Le Vénérable contempla en se demandant si ce bhikşu devait obtenir dans la vie présente l'épuisement des courants. (Et il vit qu')il en était empêché par son attachement à son corps. Le Vénérable lui dit : « Si

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 60b, col. 4.

il fit des largesses à ceux qui étaient assis au-dessus et au-dessous de lui. Ainsi son avarice fut corrigée. Le Vénérable lui exposa l'abrégé de la Loi et il devint Arhat. On lui dit alors de déposer une fiche dans la fosse.

On lui dit alors de déposer une fiche dans la fosse.

(1) Dans le royaume de Mathura, il y avait un fils de famille. Il se rendit auprès du Vénérable dans le dessein de sortir du monde, et il fut autorisé à sortir du monde. Il aimait toujours à dormir et il ne pouvait obtenir la Voic. Le Vénérable (Upa)gupta le fit aller à l'aranya et s'asseoir en dhyāna. Il s'assit en dhyāna et s'endormit. Le Vénérable fit apparaître un p'i-chö-chö 毗 舍閣 (piçāca) à sept têtes (2) suspendu en l'air, la tête en bas. Soudain (le bhikṣu) s'éveilla et l'aperçut. Au comble de la frayeur, il courut auprès de (son) upādhyāya. L'upādhyāya lui demanda: «Pourquoi viens-tu?» Il dit à l'upādhyāya: «Il y a dans cette forêt un piçāca à sept têtes suspendu en l'air, la tête en bas. C'est tout-à-fait épouvantable. » Le Vénérable dit : « Retourne maintenant là-bas et assiedstoi en dhyāna. » Il dit : « J'ai très peur; je n'ose y retourner. » Le Vénérable lui dit : « Les piçaca ne devraient pas suffire à t'effrayer, car il y a des choses beaucoup. plus effrayantes dont tu n'as point peur. Le sommeil est à craindre, bien plus que les piçāca. Les piçāca t'empêchent de dormir. Le sommeil te ferme la Voie sainte. Les piçāca ne peuvent nuire qu'à une seule vie. L'envie de dormir peut nuire à des vies innombrables. Les piçāca ne peuvent faire que l'homme reste dans (le tourbillon de) la naissance et de la mort. L'envie de dormir s'abat sur l'homme comme une averse et l'entraîne dans le tourbillon de la naissance et de la mort. Retourne maintenant là-bas et assieds-toi en dhyāna. > Dès lors il n'osa plus dormir par crainte des piçaca. Il réfléchit à la nature intime de la Loi, comprit parfaitement et devint Arbat. On lui fit prendre une fiche et il la jeta dans la fosse.

<sup>(1°</sup> A.W.K. p. 60b, col. 18.

<sup>2)</sup> A.W.K.: ann démon qui avait sept têtes ».

(1) Il y avait un fils de famille. Il se rendit auprès du Vénérable (Upa)gupta pour sortir du monde. Le Vénérable alors le sauva, le fit sortir du monde, et exposa pour lui la Loi. Quand il cut obtenu la Voie de crotāpanna, (le Vénérable) lui dit : « La loi de la naissance et de la mort, quelle que soit la durée (pendant laquelle on y est soumis), est dans tous les cas détestable. Tu dois rechercher avec zèle le fruit suprême. » Le bhiksu se dit en lui-même : « J'ai échappé aux trois voies mauvaises. Qu'ai-je besoin de chercher à m'élever jusqu'au fruit suprême? Mener une vie facile parmi les hommes et les deva. et renaître jusqu'à sept fois, c'est ce qui peut m'arriver de pire. > Le Vénérable (Upa)gupta conduisit ce bhiksu à Mathura pour mendier la nourriture. Dans un village de candāla, ils virent un enfant dont tout le corps était couvert d'ulcères, et ces ulcères étaient pleins de vers. Le Vénérable Upagupta dit au bhikșu : « Voistu cet enfant? Cet enfant est un crotapanna. » Le bhikșu, fils de famille, demanda au Vénérable : « Pour quelle raison est-il né dans une famille de candāla? Tout son corps est couvert d'ulcères; ses furoncles et ses vers sont infects et exhalent une mauvaise odeur. » Le Vénérable répondit : « Au temps où le Buddha était en ce monde, un wei-nu se trouvait dans une chambre de dhyāna. Il y avait là un arhat-bhikșu; son corps était un peu ulcéré et il fit du bruit en se grattant. Le wei-na courroucé lui dit : « N'as-tu pas des furoncles, des vers et des ulcères? Au lieu de te gratter ici, sors et va au village des caudāla. » L'arhat-bhikṣu dit : « Ne parle pas ainsi; tu commets une faute. » Ensuite, sur son conseil, le wei-na confessa sa faute, fit des progrès, s'appliqua et obtint la Voie de crotapanna. Mais il négligea de s'élever encore. l'our cette raison, tout son corps est couvert d'ulcères, de furoncles et de vers et dégage une mauvaise odeur;

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 61<sup>n</sup>, col. 4.

il est né dans la famille d'un candāla et subit de grands tourments (kleça). » Le bhikṣu ayant entendu ces paroles, s'appliqua avec énergie, fit des progrès et obtint la Voic d'Arhat. Derechef on lui donna une fiche qu'on lui fit jeter dans la fosse. Quant au fils du candāla, le Vénérable Upagupta exposa pour lui la Loi et il obtint la Voic d'anāgāmin. Il renaquit chez les dieux Pure-Demeure (Çuddhāvāsa).

(1) Dans le royaume de Mathura, il y avait un fils de famille. Il se rendit auprès du Vénérable et demanda de sortir du monde. Quand il fut sorti du monde, le Vénérable lui enseigna la contemplation de ce qui est impur. Soudain ses liens disparurent à sa vue; il crut avoir obtenu la Voie sainte et il cessa de chercher à atteindre le degré suprême. Le Vénérable lui dit : « Mon fils, ne te relâche pas! Cherche avec zèle la Voie sainte.» Il dit au maître : « Qu'ai-je encore à faire? Voici que je suis devenu Arhat. » Le Vénérable lui dit : « Mon fils, tu n'as pas encore vu la femme Kia-lo-ho 迦 羅 和 (Krava?) (2) du royaume de Gandhara. C'est pourquoi tu te dis Arhat. Parce que tu n'as pas encore brisé tes liens, tu conçois des pensées d'orgueil et de négligence. » Il dit à (son) upādhyāya: «Je veux partir en voyage et me rendre dans ce village. » Le Vénérable lui dit : « Va, mon fils!» Il voyagea par étapes et parvint au royaume de Gandhara, à la ville de Takşaçila. Le matin, il se couvrit de son manteau, prit son bol et entra dans la ville pour mendier sa nourriture. Peu à peu, en mendiant sa nourriture, il arriva à la porte de Kia-lo[-ho]. La femme sortit, portant de la nourriture, et découvrit un peu ses dents. Là-dessus, le bhiksu éprouva du désir, perdit la tête et se troubla. Avec l'étui de son bol, il

<sup>(1)</sup> A.W.K. p. 61°, col. 18.

<sup>(2)</sup> A. W. K. : «la femme Vendre-boisson-fermentée 贴 酒(Dadhikrā?)».

prit du lait fermenté et de la bouillie. La femme, éprouvant aussi du désir, prononça ces paroles : « Ô ācārya! sans toucher ma main, sans entendre ma voix, pour m'avoir aperçue un instant de loin, vous éprouvez du désir! » Ce blièse avait pratiqué longtemps la contemplation de ce qui est impur. Fixant son attention sur l'image des dents, il la changea par la contemplation en celle d'un squelette blanchi. Par la contemplation de ce squelette blanchi, il devint Arhat. Alors il prononça ces găthā:

Eprouvant du désir pour les qualités qui apparaissent au dehors, l'insensé se trouble profondément. Celui qui sait ce qui est au dedans ressent du dégoût et cesse de démériter. Il voit la vraie nature du corps et son esprit alors obtient la Délivrance.

Par étapes, il retourna au royaume de Mathurā et alla voir le Vénérable Upagupta. Le Vénérable lui dit : « Astu vu Kia-lo-ho? » Il répondit : « Je l'ai réellement vue. » Le Vénérable dit : « C'est bien! Ce que tu as à faire, tu peux maintenant le réaliser. » Là dessus, il jeta une fiche dans la fosse.

(1) Dans le royaume de Mathura, il y avait un chef de famille. Soudain son patrimoine se dissipa et ses ressources furent presque épuisées. De ses anciens biens il ne lui restait que cinq cents pièces d'or. Il fit cette réflexion : « Il me faut maintenant aller auprès du Vénérable Upagupta et lui demander à sortir du monde. Ces pièces d'or me serviront à l'achat de médicaments pour guérir les maladies. » Alors il se rendit auprès du Vénérable et sortit du monde. Ayant obtenu de sortir du monde, il louait constamment les services des autres çrāmaņera et cachait ces pièces d'or. Le Vénérable lui dit : « Pouvoir comprendre l'impersonnalité du moi, cela s'appelle sortir du monde. Ces cinq cents pièces d'or, il faut les donner au Saṃgha. » Il répondit : « Upādhyāya, ces cinq cents

<sup>(1)</sup> A.W.K. p. 61<sup>h</sup>, col. 9.

pièces d'or sont destinées à me procurer des vêtements, du bouillon, des médicaments! > Le Vénérable alors le conduisit vers l'intérieur de sa cellule, fit apparaître mille pièces d'or et dit : « Ces mille pièces d'or serviront à te procurer des vêtements, du bouillon, des remèdes. Tes cinq cents pièces d'or, donne-les au Samgha. » Se conformant aux instructions de son upādhyāya, il en fit don au Samgha. Le Vénérable l'instruisit; il devint Arhat; et pour ces pièces d'or, il n'éprouva plus de convoitise. Alors on lui dit de jeter une fiche dans la fosse.

(1) Dans le royaume de Mathura, il y avait un fils de famille. Il se rendit auprès du Vénérable, sortit du monde et étudia la Voie. Le Vénérable alors lui enseigna la Loi et il devint çrotāpanna. L'étant devenu, il cessa de faire des progrès et de se perfectionner. Le Vénérable lui donna ce conseil : « Accomplis avec zèle les œuvres de la Voie. » Il répondit : « Upādhyāya, j'ai échappé aux trois destinations mauvaises. Qu'ai-je besoin de me perfectionner davantage? » Le Vénérable, au matin, mit son manteau, prit son bol et, accompagné de ce bhikșu, se dirigea vers la ville de Mathura en mendiant peu à peu sa nourriture. Et ils parvinrent auprès d'un fils de caydāla dont le corps était ulcéré. Ses parents raclaient ses ulcères avec un soc de charrue au point de faire jaillir le sang, puis ils y appliquaient des remèdes, lui faisant endurer des souffrances intolérables. Le Vénérable dit au disciple : « Vois-tu cet homme? C'est un crotapanna. » Le disciple) demanda à (son) upādhyāya : « Par l'effet de quel acte endure-t-il ces grandes souffrances? > Le Vénérable répondit : « Lorsque le Buddha était en ce monde, il y avait un wei-na dans une chambre de dhyāna. Or un arhat-bleiken qui avait des ulcères se gratta un peu. Le wei-na lui dit : « Les ulcères que tu as sur le corps, gratte-les avec un soc de charrue. Alors il le

<sup>(1</sup> A.W.K. p. 611, col. 15.

tira dehors par la main et lui dit : « Va dans un village de caudāla. » L'Arhat lui dit : « Tu commets une grande faute. Il te faut maintenant la confesser. » Alors le wei-na confessa sa faute, s'appliqua, fit des progrès et devint crotăpanna. Quand il cut trouvé la Voie, il ne chercha plus à progresser; c'est pourquoi il endure ces grandes soufirances et est né dans une famille de candāla. Quand le bhikșu cut entendu ces paroles, son esprit s'ouvrit et il comprit. Il s'appliqua, fit des progrès et avant longtemps devint Arhat. Alors on lui fit jeter une fiche dans la fosse. Le Vénérable exposa la Loi pour le fils de candala qui devint anăgāmin et qui, à la fin de sa vie, renaquit chez les dieux Pure-Demeure (Çuddhavasa).

(1) Dans le royaume de Mathura, il y avait un notable. Il lui naquit un fils qui mourut agé d'une année, puis renaquit dans la famille d'un maître de maison et mourut encore, agé d'une année. Ainsi successivement il renaquit dans la famille de six maîtres de maison et chaque fois il mourut âgé d'une année. Enfin il renaquit dans la famille d'un septième maître de maison et, à l'âge de sept ans, il fut enlevé par des brigands. Le Vénérable (Upa)gupta contempla cet enfant (et vit) qu'il pourrait, dans la vie présente, obtenir le fruit de la Voie et qu'il était molesté par des brigands. Pour le sauver, le Vénérable entra dans la demeure (des brigands) et fit apparaître par magie des soldats de toutes armes qui venaient arrêter ces brigands. Les brigands effrayés s'approchèrent du Vénérable et se prosternèrent devant lui en frappant du front la terre. A cette vue, le Vénérable leur exposa l'abrégé de la Loi et ils devinrent crotapanna. Prenant l'enfant par la main, ils le donnèrent au Vénérable. Le Vénérable alors sauva l'enfant ainsi que les brigands et les fit tous sortir du monde, et tous devinrent Arhat. On leur dit à chacun de jeter une fiche dans la fosse. Le

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 62a, col. 8.

Vénérable dit à l'enfant : « Après avoir contemplé tes proches, convertis-les et sauve-les. » Là-dessus l'enfant s'assit dans la contemplation, et il vit que (ceux qui avaient été) ses parents dans ses sept réincarnations étaient tristes et affligés. Alors il alla chez eux et leur dit : « Je suis votre fils. Cessez de vous attrister. » Puis il leur exposa la Loi et ils devinrent çrotāpanna. Aussi dans les familles de ces sept maîtres de maison, il exposa la Loi pour (ses parents) qui tous devinrent çrotāpanna.

(1) Dans le royaume de Mathura, il y avait un fils de famille. Il se rendit auprès du Vénérable et sortit du monde. Le Vénérable l'instruisit et le fit s'asseoir en dhyāna. Alors il réalisa l'extase du monde profane : le premier (degré du) dhyāna, le second (degré du) dhyāna, et ainsi de suite jusqu'au quatrième (degré du) dhyāna. Quant il eut réalisé le premier (degré du) dhyana, il crut qu'il était deveuu siu-t'o-houan 須陀洹 (çrotāpanna), et quand il eut réalisé le deuxième (degré du) dhyāna, il se crut sseu-t'o-han 斯陀含 (sakṛdāgāmin); au troisième degré du dhyāna, il se crut u-nu-han 阿那含 (anāgāmin), et au quatrième (degré du) dhyānu, il se crut Arhat. Il cessa de faire des progrès et de rechercher la Loi suprême. Le Vénérable lui donna ce conseil : « Ne te relâche point; il faut rechercher la Loi suprême. » Il répondit : « Je suis Arhat. Quelle Loi suprême ai-je encore à chercher? » Le Vénérable voulut le convertir et le sauver. Il eut recours à un excellent procédé et lui dit : « Mon fils, il te faut voyager et convertir les campagnards. » Alors il consentit et partit. Et à mi-route, le Vénérable sit apparaître par magie des marchands, et en outre, il fit apparaître une bande de cinq cents brigands qui mirent les marchands en déroute, tuèrent, saccagèrent, frappèrent de la hache et du couteau. Le bhiksu, fils de famille, fut alors saisi d'effroi et, comprenant qu'il n'était pas Arhat, il prononça

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 622, col. 17.

ces paroles : « Bien que je ne sois pas Arhat, je suis du moins a augamin. Or, après la déroute de ces marchands, une maitresse de maison dit à ce bhilișu : «Acārya! emmenez-moi avec vous. Ele bhiksu répondit : «Le Buddha ne permet pas que j'aille seul avec une femme. > La maitresse de maison dit : «Je vous suivrai, ācārya, en vous regardant de loin. Le bhikşu eut pitié d'elle et c'est pourquoi ils marchèrent sans se perdre de vue. Le Vénérable alors fit apparaître un grand fleuve. La maîtresse de maison dit : « Acarya, faites-moi passer de l'autre côté du fleuve. Le religieux se tenait en aval et la femme en amont. Elle tomba dans le fleuve. Le Buddha autorise un bhilisie à retirer une femme de l'eau ou du feu lorsqu'elle est en danger. La femme tombée dans le fleuve dit au bhikşu : « Sauvez-moi de ce danger! Et le bhikşu la retira aussitôt. l'endant qu'il la tenait, une pensée subtile s'insinua en lui et il éprouva du désir. Là-dessus, il se dit qu'il n'était pas anagamin. Quand ils furent hors de l'eau, la femme dit : « Acarya, vous m'avez conservé la vie; vous étes mon époux! : Le religieux ressentit dans son cour le désir de la fornication. Saisissant la femme, il la conduisit par la main dans un lieu caché et il voulut satisfaire son désir avec elle. Mais il vit que c'était le Vénérable Upagupta. Upagupta lui dit : « Si tu es Arhat, pourquoi agir ainsi? » Le Vénérable le conduisit alors au monastère et lui ordonna de confesser sa faute de tout cœur. Il lui exposa l'abrégé de la Loi et (le bhikșu) devint Arhat. On lui dit de déposer une fiche dans la fosse.

(1) Dans le royaume de Mathura, il y avait un fils de famille qui venait de se marier. Il quitta néanmoins ses parents, se rendit auprès du Vénérable et sollicita la faveur de sortir du monde. Le Vénérable aussitôt le sauva, le fit sortir du monde et lui enseigna les règles du dhyāna. Et il s'assit en dhyāna; et dans son cœur il se remémora

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 62b, col. 9.

la perfection du visage de sa femme. Le Vénérable prit alors l'apparence de sa femme et se tint debout devant lui. Le bhiksu, à cette vue, dit à sa femme : «Pourquoi es-tu venue? » Elle répondit : «Je suis venue parce que tu m'as appelée. » Le bhiksu répliqua : «Je me suis assis, les jambes croisées, et j'ai gardé le silence sans rien dire. Quand donc t'aurais-je appelée? » Elle répondit : «Bien que ta bouche ne m'ait pas appelée, c'est en pensant (à moi) que tu m'as appelée. Si tu m'avais appelée de la voix, tu en serais honteux et tu n'as pas honte de m'avoir appelée du cœur. Il vaut mieux avoir honte des pensées que des paroles. C'est de l'esprit que naissent les paroles; ce n'est pas des paroles que vient la pensée. Si tu ne désirais me toucher ni me voir, pourquoi cette pensée est-elle venue à ta conscience? Ayant rejeté le désir, si tu retournes à cette pensée, c'est comme de manger une seconde fois ce qui a été vomi. » Alors le Vénérable en personne apparut devant lui et lui exposa l'abrégé de la Loi. Il devint Arhat et on le fit jeter une fiche dans la fosse.

- (1) Le Vénérable Upagupta parcourait des villages. Arrivé dans la jungle, il vit cinq cents bouviers qui tous vinrent au devant de lui, se prosternèrent en lui touchant les pieds et s'assirent à l'écart. Le Vénérable leur exposa l'abrégé de la Loi et tous obtinrent le fruit de çrotāpanna. Ils ramenèrent les bœufs aux propriétaires; puis ces bouviers sortirent du monde et tous sans exception devinrent Arhat. Alors on les fit jeter une fiche dans la fosse.
- (2) Dans le royaume de Mathura, il y eut un fils de famille qui se rendit auprès du Vénérable, sortit du monde et étudia la Voie. Le Vénérable Upagupta lui enseigna les règles du dhyāna. Alors il atteignit au quatrième (degré du) dhyāna du monde profane. Quand il atteignit au premier (degré du) dhyāna, il pensa qu'il avait obtenu le fruit de çrotāpanna... et ainsi de suite jusqu'à ce

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 62b, col. 20.

<sup>(2)</sup> A. W. K. p. 63°, col. 4.

qu'arrivé au quatrième degré du dhyāna, il crut avoir obtenu le fruit d'Arhat. Le Vénérable lui dit : « Appliquetoi à faire des progrès et tu pourras atteindre au (but) suprême. » Il répondit : « Upādhyāya! déjà je suis Arhat. » 24ª Le Vénérable voulant lui enseigner davantage les règles du dhyāna, le fit demeurer à l'aranya. Le Vénérable fit apparaître par magie un religieux et l'envoya interroger le premier. Ayant posé quelques questions, le religieuxfantôme s'assit à l'écart et demanda : « Aux côtés de qui êtes-vous sorti du monde?» Il répondit : « Je suis sorti du monde auprès du Vénérable Upagupta. » Le religieuxfantôme dit : « Votre mérite est grand; votre upādhyāya est un Buddha sans les signes. » Le religieux-fantôme demanda : « Quels textes sacrés récitez-vous? » Il répondit : « Je récite les Sutra, le Vinaya et l'Abhidharma. » Et l'autre demanda : « Dans la Loi du Buddha êtes-vous : déja parvenu à un haut degré (de sainteté)? » Il répondit : « J'y suis parvenu. Je suis devenu çrotāpanna . . . et ainsi de suite, jusqu'à : je suis devenu Arhat. » Et l'autre demanda : « Par l'accomplissement de quelles pratiques avez-vous obtenu ces quatre fruits? » Il répondit : « Par des pratiques du monde profane. » Le bhikşu-fantôme lui dit : « Si c'est par des pratiques du monde profane, vous n'avez pas obtenu le fruit de la Voie. Vous êtes un homme du commun. » Ayant entendu cela, il conçut un sentiment de dégoût à l'égard des trois mondes. Alors il se rendit auprès du Vénérable et dit à (son) upādhyāya: «Je n'ai pas obtenu la Voie. Upādhyāya, venillez m'instruire davantage! » Là-dessus, le Vénérable lui enseigna aussitôt les règles du dhyāna. Il tit des progrès, s'exerça et devint Arhat. Alors on lui dit de jeter une fiche dans la fosse.

(1) Dans le royaume de Mathura, il y avait un fils de famille. S'étant marié récemment, il fit cette réflexion : « Je veux demander à sortir du monde dans la Loi du

<sup>(1)</sup> A. W. K. p. 68<sup>a</sup>, col. 18.

Buddha. » Alors il demanda congé à ses parents. Les parents répondirent : « Nous n'avons qu'un seul fils; mort, nous ne le laisserions pas partir; à plus forte raison, vivant. » (1) Le fils dit à ses parents : « Si vous ne me laissez pas partir, je ne prendrai plus de nourriture. » La-dessus, il se priva d'aliments et ainsi de suite depuis le premier jour jusqu'au sixième. Ses parents, craignant qu'il ne mourût, lui dirent : « Nous devons nous conformer à ton désir. Promets seulement que nous nous reverrons quand tu seras sorti du monde. » Le fils dit : «Si vous me laissez partir, je reviendrai respectueusement vous voir. » Là-dessus, ses parents le laissèrent sortir du monde. Alors il se rendit auprès du Vénérable et sortit du monde. Et il se dit en lui-même : « J'ai fait avec mes parents cette convention que si j'obtenais de sortir du monde, je m'engageais à retourner les voir. » Alors il informa son upudhyaya, alla visiter ses parents et vit sa femme. Sa femme lui dit : «Si vous ne reprenez pas avec moi la vie conjugale, je mourrai de vous quitter. Alors ce bhiksu eut des regrets. Il désira pouvoir rejeter les défenses et il fit cette réflexion : « J'irai d'abord voir mon upādhyaya, ensuite je les rejetterai. » Il se rendit auprès de son upādhyaya, se prosterna et dit : «Je désire retourner dans ma famille. » Le Vénérable dit : « Demeure un peu; attends à demain. Là-dessus, cette nuit même, le Vénérable lui envoya un rêve. Il fit rêver à ce bhilisu qu'il était arrivé dans la maison de ses parents et qu'il voyait sa femme morte. Ses parents et ses proches disposaient les objets funéraires, emportaient le cadavre de sa semme et le déposaient au cimetière. Un instant après, il vit (ce cadavre) verdatre, marqué de taches violacées, décomposé, exhalant une odeur fétide et rempli de vers. Soudain, effrayé, il s'éveilla et alla rapporter à (son) upadhyāyu

<sup>(1)</sup> A. W. K.: « Nous n'avons pas (d'autre) fils. Nous n'avons que toi seul. Maintenant que nous ne sommes pas encore morts, comment nous abandonnerais-tu pour sortir du monde? »

ce qu'il avait vu en rêve. Son upādhyāya l'ayant entendu lui dit : « Va voir si la réalité est conforme à ton rêve. » Alors ce bhikṣu, grâce au pouvoir surnaturel de (son) upādhyāya, arriva soudain dans sa maison et il vit que ses parents avaient emporté le corps de sa femme et l'avaient déposé au cimetière, et qu'il était rongé de vers ainsi qu'il l'avait rêvé. Il réfléchit, contempla ce que les renaissances ont d'odieux et de dégoûtant, et il devint Arhat. Alors il retourna (auprès de son) upādhyāya qui lui demanda : « As-tu vu ton épouse? » Il répondit qu'il avait vu le véritable aspect de son épouse. (1) Alors on lui dit de jeter une fiche dans la fosse.

(2) Il y eut un fils de famille qui se rendit auprès du Vénérable, sortit du monde et étudia la Voie. Le Vénérable l'instruisit et il parvint au quatrième (degré du) dhyāna. Il croyait avoir obtenu les quatre fruits du cramana. Le Vénérable Upagupta sachant qu'il ne les avait pas encore obtenus, usa de ce procédé : il lui ordonna de faire des offrandes au Sanigha pendant six jours. Le bhikşu, fils de famille, alla dans la ville de Mathura et vit cinq cents upāsaka qui tous vinrent le saluer et lui dirent : « Acārya, que voulez-vous faire? » Il répondit : « Là-bas, à l'aranya, on m'a chargé de faire des offrandes au Sangha pendant six jours. » Les upāsaka dirent: « Ācārya, n'en soyez point attristé. Nous nous en acquitterons pour vous.» Alors le bhikșu conçut une pensée d'orgueil. Il se dit en lui-même : « Je ne suis pas Arhat. Un Arhat est exempt d'orgueil. » Il se rendit auprès de

<sup>(1)</sup> Dans le récit parallèle de A.W.K. le rêve du bhikṣu n'est pas relaté. Upagupta fait apparaître le cadavre de l'épouse porté sur les épaules de quatre hommes et le bhikṣu les rencontre en chemin. Mais cette vision est illusoire. Au contraire, dans A.W.Tch. la femme est réellement morte. Il semble que l'avadāna tel qu'il est conté dans A.W.K. ait été remanié tardivement parce qu'on avait scrupule à faire périr l'épouse du bhikṣu et à rendre Upagupta responsable du décès.

<sup>(2)</sup> A. W. K. p. 63<sup>b</sup>, col. 3.

(son) upādhyāya et lui dit : « Veuillez, upādhyāya, me donner vos instructions! Je ne suis pas encore Arhat. » Là-dessus le Vénérable lui exposa l'abrégé de la Loi et il devint Arhat. Alors on lui fit jeter une fiche dans la fosse.

(1) Il y avait alors dans le royaume de Ki-pin un bhilisu nommé Bien-voir (Sudarçana?). Il avait atteint au quatrième (degré du) dhyāna du monde profane, et avait obtenu les cinq pénétrations surnaturelles (abhijnā). Quand il ne pleuvait pas, il pouvait toujours demander et obtenir la pluie. Il en ressentait un orgueil qui allait croissant. Il crut avoir obtenu le fruit d'Arhat. Le Vénérable Upagupta forma le dessein de le sauver. Il causa par magie une sécheresse de douze années. Les gens effrayés vinrent auprès du Vénérable et lui dirent : « Veuillez demander la pluie en notre faveur!» Le Vénérable répondit : «Je ne puis demander la pluie. Dans le royaume de Ki-pin, le bhikşu Bien-Voir est parfaitement apte à demander la pluie. » Alors les gens du pays dépêchèrent des envoyés auprès de ce bhikṣu. Et le bhikṣu Bien-Voir reçut leur demande. Par la force des cinq pénétrations du monde profane, il prit son essor et parvint à Mathura. Les gens du royaume de Mathura l'exhortèrent et le prièrent en ces termes : « $\bar{A}c\bar{a}rya$ , demandez la pluie pour nous!» Alors il demanda la pluie pour eux. Et une grande pluie couvrit le Jambudvīpa. Tout le monde à cette vue éprouva une grande joie; tous disposèrent des offrandes et vinrent rendre hommage (au bhiksu). Alors Bien-Voir ayant réalisé de grands gains, ressentit de l'orgueil et dit : « Les offrandes reçues par Upagupta sont inférieures aux miennes.» Et il se dit : « Un Arhat n'est pas orgueilleux de soi. Je sais ainsi que je ne suis pas encore Arhat.» Alors il se rendit auprès du Vénérable et le pria de lui enseigner la Loi. Le Vénérable dit : « Si tu ne maintiens pas ferme-

<sup>. (1)</sup> A. W. K. p. 63<sup>b</sup>, col. 9.

ment la Loi du Buddha, à quoi bon t'instruire! Le Buddha n'autorise pas les bhikṣu à demander la pluie. En outre, tu as ressenti de l'orgueil. Pourquoi te dis-tu: Je suis Arhat? » Alors, de tout cœur, il confessa sa faute. Le Vénérable l'instruisit et il devint Arhat. On lui fit jeter une fiche dans la fosse.

- (1) Le Vénérable Upagupta fit cette réflexion : « T'ito-kia (Dhītika) est-il déjà né? » Il contempla (et vit) qu'il n'était pas encore né. Alors le Vénérable, à la tête d'une multitude de bhiksu, se rendit chez les parents de Dhītika. Peu à peu il réduisit (sa suite). Accompagné seulement de deux bhiksu, il se rendit dans cette maison, et enfinil v alla scul. Le maître de maison lui demanda: « Acārya! pourquoi voyagez-vous seul? » Il répondit : « Je n'ai pas de disciple, c'est pourquoi je voyage seul. Que ceux qui désirent me servir viennent me servir. » Le maître de maison dit : « Il me plaît de rester laïc; je ne puis vous servir. Si j'ai plus tard un fils, il vous aidera et vous servira. > Alors le maître de maison eut des enfants qui tous moururent. Plus tard il eut un fils qui fut nommé Dhītika. Peu à peu, il grandit. Il se rendit auprès du Vénérable qui le fit sortir du monde et lui enseigna la Voie. Quand il eut vingt ans accomplis, on lui fit recevoir l'ordination et les défenses. A la première formule, il devint çrotāpanna. Au premier karman, il devint sakrdāgāmin; au deuxième karman, il devint anāgāmin; troisième karman, il devint arhat. Le Vénérable Upagupta fit cette réflexion : « Les conversions que je devais opérer
- (1) A. W. K. p. 64<sup>n</sup>, col. 10. Entre l'avadāna de Sudarçana et celui de Dhītika, A. W. K. insère un curieux épisode qui manque à A. W. Tch. Un mauvais roi de Mathurā nommé *Tchen-to-ko* 貢 多柯 (Caṇḍaka?), mécontent de ce que les monastères se multiplient dans son royaume, persécute les religieux. Upagupta va se plaindre au roi Açoka qui, par un édit spécial, ordonne au roi Caṇḍaka de cesser ses persécutions. Par un second édit, Açoka donne au monastère de Naṭabhaṭa le territoire d'un royaume.

sont accomplies. J'ai achevé de rendre hommage au Buddha par le moyen de la Loi. J'ai fait prospérer mes compagnons brahmacārin; j'ai procuré aux dānapati une grande prospérité; de cette façon j'ai assuré la transmission de la Loi exacte et elle n'a pas subi d'interruption. » Il fit encore cette réflexion : « J'ai rendu aux êtres vivants de grands services. Il y avait une fosse longue de trois pieds six (pouces) et large de deux pieds quatre (pouces); ceux qui sont devenus Arhat ont rempli cette fosse en y jetant chacun une fiche de quatre pouces. Maintenant le temps est venu d'entrer dans le nirvana.» Il dit à Dhītika: « Mon fils, le Buddha a transmis la Loi à Kaçyapa. Kaçyapa a transmis la Loi à Ānanda. Ānanda a transmis la Loi à mon maître Çanavasa. Çanavasa m'a transmis la Loi. Maintenant je te la transmets. » Le Vénérable Upagupta dit à la multitude des dieux et des hommes : « Passé sept jours j'entrerai dans le nirvana. » Alors cent mille Arhat s'assemblèrent. Ceux qui étudiaient et ceux qui maintenaient les défenses dans leur pureté étaient en nombre incalculable. La multitude des laïcs comprenait d'innombrables milliers de myriades. Le Vénérable alors prit son essor, s'éleva dans les airs et réalisa les dix-huit transformations, en sorte que les quatre catégories de fidèles (parisad) ressentirent une grande joie; puis il entra dans le nirvana sans résidu. Avec les fiches contenues dans la fosse, on brûla le corps du Vénérable. Dix mille Arhat voyant le nirvana du Vénérable entrèrent également dans le nirvana. Les deva apportèrent toutes sortes d'offrandes; après quoi on éleva un stupa.

## Chapitre neuvième (1).

## La Destruction de la Loi du Buddha.

Quand le Tathagata entra dans le nirvāņa, s'il avait transmis sa Loi aux hommes, elle n'aurait pu durer longtemps. Pour quelle raison? Parce que les deva ne l'auraient pas protégée. S'il l'avait remise aux deva, la Loi n'aurait pas pu durer longtemps. Pour quelle raison? A cause de la négligence des deva. C'est parce que le Tathāgata l'a transmise aux hommes et aux deva que la Loi a pu durer longtemps.

Quand le Tathagata voulut entrer dans le nirvāva, il entra dans la pensée du monde profane et fit cette rétlexion : « Que les quatre Devaraja viennent auprès de moi! » Alors les quatre Devaraja connaissant la pensée du Buddha vinrent auprès de lui. Ayant tourné trois fois autour de lui vers la droite, ils se prosternèrent, la face contre terre, puis s'assirent à l'écart. Le Buddha dit aux quatre Devaraja : « Voici que je vais bientôt entrer dans le nirvāva. Après mon nirvāva, vous autres deva, protégez la Loi du Buddha. » S'adressant à part à T'i-t'eou-laitch'a 提頭賴氏 (Dhṛtarāṣṭra), il lui dit : « Il te faut

Bien que ce morceau dans A. W. Tch. vienne immédiatement et sans sous titre après l'avadāna d'Upagupta, j'ai cru devoir l'en séparer et commencer ici un nouveau chapitre en raison de l'importance du sujet et pour marquer nettement qu'à partir de ce point la suite du récit manque à A. W. K.

<sup>(1)</sup> Cf. Tsa A-han king, Tripit. éd. Tōkyō, XIII, 3, début du chap. 25.

protéger la Loi du Buddha du côté de l'est. » Il dit à P'i-leou-le 毗 樓 勒 (Virūḍhaka): «Désormais tu protégeras la Loi du Buddha du côté du sud. » Il dit à P'i-leou-po-tch'a 毗 樓 博 叉 (l'irūpākṣa): «Désormais tu protégeras la Loi du Buddha du côté de l'est.» Il avertit P'i-cha-men 叫 沙門 (Vaiçramana) en ces termes: « Désormais tu maintiendras la Loi du Buddha du côté du nord. Dans mille ans écoulés, la Loi sera sur le point de disparaître; les êtres impies seront extrêmement nombreux; dans le Jambudvīpa, ils détruiront les dix choses excellentes. Il soufflera un vent très violent et la pluie ne tombera plus. Les céréales auront les épis vides. Le givre et la grêle feront des ravages. Les rivières et les sources manqueront d'eau. Les arbres seront sans fleurs et sans fruits. Le prestige et la vertu des hommes diminueront peu à peu comme le lait fermenté cru à mesure qu'on 25° le fait cuire.

«Dans le temps à venir, trois rois cruels paraîtront: le premier nommé Che-kiu 釋 均 (Çaka), le second nommé Yen-wou-na 閻無那 (Yavana), le troisième nommé Po-lo-jao 鉢羅擾 (Pahlava) (1). Ils persécuteront le peuple, détruiront la Loi du Buddha, l'uṣṇōṣa du Tathāgata ainsi que les dents du Buddha. Ils envahiront l'Inde orientale. Le roi nommé Çaka sera dans la région du Sud. A la tête de ses cent mille vassaux, il détruira les stūpa et les monastères et massacrera les membres du Saṃgha. Le roi nommé Pahlava sera dans la région

<sup>(1)</sup> Tsa A-han: «Alors il y aura le roi Che-kia 釋迦 (Çaka), le roi Ye-p'an-na 耶槃那 (Yavana), le roi Po-lo-p'o 鉢羅婆 (Pahlava), le roi Tcou-cha-lo 兇沙羅 (Tukhāra)». Cf. Sylvaix Lévi, Notes sur les Indo-scythes, dans Journ. As. 1897, I, p. 10. Les traducteurs chinois travaillaient sans doute sur des manuscrits où plusieurs de ces noms étaient défigurés par les scribes ou remplacés par des mots sanskrits analogues et plus connus. C'est ainsi que Yen-wou-na de A.W. Tch. paraît fait sur un original Yamunā et Tcou-cha-lo de Tsa A-han sur Tuṣāra.

- (1) Dans Tsa A-han, le roi Pahlava est à l'ouest, le roi Yavana au nord, le roi Çaka au sud, le roi Tukhára à l'est.
- (2) Tsu A-han ajonte que les bhikșu chercherout un refuge dans le Madhyadeça.
- (3) Tsa A-han: Alors dans le royaume de Kiu-chan-mi 拘 取 酮 (Kauçāmbi) il y aura un roi nommé Mo-yin-t'o-lo-si-na 摩 因 陀 羅 距 那 (Mahendrasena).:

à-regarder 難 可 看 視 (1). Puis, il atteint vingt ans révolus. A ce moment, les trois rois cruels ruinent la Loi du Buddha. Ils dévastent tout et veulent envahir les régions orientales. Le roi Grande-Armée apprend qu'ils ont l'intention de venir. Très effrayé, il dit : «Ces trois rois maintenant sont d'accord pour m'attaquer. Que vais-je faire?» Mais un deva lui dit : «Prends la tiare et pose-la sur la tête de ton fils. Abdique en faveur de ton fils. A la tête de cinq cents athlètes, il pourra triompher.» Alors le roi Grande-Armée abdique et il donne à son fils la tiare ainsi que les ornements qu'on attache au sommet de la tête. Et ce fils est alors appelé le roi Difficile-à-regarder. Il prend à son service cinq cents athlètes dont il fait ses ministres. Chacun de ces cinq cents ministres se pare d'ornements. Ils façonnent des armes de toute sorte et combattent ensemble. Ils tuent les trois rois ainsi que leur entourage. Quand les armées commandées (par ces rois) sont entièrement détruites, (Grande-Armée) revient à Kauçāmbī et il règne sur le Jambudvīpa.

«Alors dans la ville Fleur-Famille 走民 (Pāṭaliputra), il y a un brahmane nommé Grand-don 大與 (Mahā-dāna) (2). Il est très savant, érudit, et de tous les traités (çāstra) il n'en est pas qu'il ne connaisse à fond. Il prend une jeune fille dans une famille noble, égale à la sienne et il l'épouse. Par elle est conçu un homme de grand mérite. Pendant sa grossesse, elle désire discuter avec tous les docteurs. Les devins font cette prédiction : «Cet enfant qui va naître pourra certainement triompher de tous les docteurs. » Puis au bout de dix mois, il naît. Sa physionomie est parfaite. Il grandit d'année en année et il est capable de pénétrer le sens de tous les traités.

<sup>(1)</sup> Tsa A-han: «Difficile-résister» 難當.

<sup>(2)</sup> Tsa A-han: «Alors le Bhagavat dit aux quatre Devarāja: Dans le royaume de Pa-lien-fou 巴連弗 (Pāṭaliputra), il y aura un brahmane nommé A-k'i-ni-ta-to 阿耆尼達多(Agnidatta).»

Cinq cents brahmanes reçoivent son enseignement en qualité de disciples et s'exercent sous sa direction à l'étude des sātra, traités et incantations. Ayant de si nombreux disciples, il prend le nom Nombreux-disciples 多弟子 (Bahuçiṣya?) (1). Alors il quitte ses parents, sort du monde et étudie la Voie. Il apprend les livres du Ta-tsang-king (Tripitaka) et les possède entièrement.

« En ce temps-là, il y aura dans la ville de Pațaliputra un chef de famille nommé Siu-ta-na 須達那 (Sudhana?) (2). Il prend une jeune fille d'une famille égale à la sienne et l'épouse. Un homme supérieur est le fruit de leur union. Pendant sa grossesse, la mère a plaisir à vivre dans la retraite, ses pensées sont harmonieuses et bonnes et elle s'habitue au calme et à la patience. Les devins font cette prédiction : « Tel sera le caractère de l'enfant. » Puis, à sa naissance, on l'appelle : Siu-ta 須達 (Su[ra]dhra?) [Com. en langue des Ts'in: Bonne-intention] (3). Ensuite il grandit peu à peu, quitte ses parents et sort du monde. Plein de zèle, il fait des progrès vers la perfection et devient Arhat. Il a peu de désirs et sait se contenter de peu; il vit dans l'intimité de nombreuses personnes. Il désire la retraite dans une cellule isolée. Il se retire dans les monts des Parfums (Gandhamādana) (4).

« A la mort du roi Grande-Armée, le roi Difficile-àregarder, accablé de regret et de chagrin, fait des offrandes de toute sorte. Puis il érige un mausolée pour (le défunt). A la tête d'une multitude de cent milliers de personnes,

<sup>(1)</sup> Tsa A-han: «Parce qu'il aura une multitude de disciples, son nom sera «Disciple» 弟子 (Çiṣya).» Un peu plus loin (p. 46<sup>b</sup>, col. 2) le nom du même personnage est transcrit Che-cha 失议(Çiṣya).

<sup>(2)</sup> Tsa A-han: Siu-t'o-na 須陀那 (Sudhana?).

<sup>(3)</sup> Tsa A-han: Sicou-lo-t'o 修羅他 (Suradhra?). Plus loin, dans A. W. Tch. le nom de cet Arhat est transcrit Sicou-t'o-lo 修定 定 . (Su[ra]dhra?)

<sup>(4)</sup> Tsa A-han: K'ien-t'o-mo-lo 捷 吃 摩 羅 (Gandhamāla?).

Nombreux-Disciples, le Maître des Trois Corbeilles, va prêcher la Loi à Kauçambī. Le roi Difficile-à-regarder s'approche du Maître des Trois Corbeilles, écoute la Loi et sa tristesse se dissipe. Dans la Loi du Buddha il acquiert des sentiments de foi et de respect. Il se recueille en songeant aux mérites du Tathagata et il accorde aux cramana la liberté d'action et la sécurité. Il demande aux bhiksu: « Les trois rois cruels, quand détruiront-ils la Loi du Buddha? » Et (les bhikșu) de répondre : «Dans douze ans, ils détruiront la Loi du Buddha. » Le roi dit : « Maintenant pendant douze années, je vais faire le pancavarșa. » (1) Là-dessus, le roi fait le pancavarșa à Kauçambī. Le jour où il le fait, dans tout le Jambudvīpa, il tombe une pluie d'ambroisie. Toutes les céréales, tous les arbres, toutes les fleurs et les fruits sont entièrement à point. Les hommes du Jambudvīpa viennent à Kauçāmbī dans le dessein d'apporter des offrandes aux membres du Samgha. Alors les membres du Samgha sont comblés d'offrandes, d'aliments et de vêtements. Aucun d'eux ne s'exerce plus à la récitation des Ecritures et à la pratique de la Voie. Le jour, ils ne font que tenir des propos vulgaires et la nuit, que dormir. Ils convoitent les offrandes avantageuses et se parent le corps de beaux vêtements. En ce temps-là, ils ne goûtent ni les joies de la retraite, ni les joies du calme et de la paix, ni les joies du dhyāna et de l'extase, ni les joies de la sapience. Enrichir leurs impures personnes, cela seulement leur est une réalité positive. Ils ont pour la Loi un sentiment d'aversion. L'hérésie prospère. L'étendard de la Loi est sur le point de s'abattre. L'étendard de l'orgueil va se dresser. La vraie Loi va disparaître. On livre aux flammes ardentes la roue de la Loi. La mer de la Loi va se dessécher.

<sup>(1)</sup> Le traducteur de *Tsa A-han* paraît avoir lu *pañcavarga* car il écrit : « Pendant douze années, je vais faire des offrandes aux cinq groupes 五 梁. »

La montagne de la Loi va s'écrouler. On abat la forêt de la Loi. On veut abolir l'extase et la sapience, briser le collier des défenses et causer de grands maux à la vraie Loi.

« Les deva, les nāga, les yakṣa, les gandharva prononcent tous des paroles méprisantes : « Ces membres du Sangha ne pratiquent pas les bonnes actions. Ainsi les hommes mauvais ruinent la Loi du Buddha. Ils s'adonnent constamment au mal et commettent beaucoup d'actions néfastes. C'est à peine s'ils ont la foi. Les vues perverses causent leur ruine. Voici que leurs racines de bien sont complètement détruites. Ils ne craignent pas le péché; ils n'ont ni bienveillance ni compassion; ils sont éloignés du vrai jugement; ils renversent l'étendard de la Loi; ils n'ont ni foi ni mesure; ils se complaisent aux mauvaises actions. Ils détruisent les textes du Dharma et du Vinaya; ils nuisent à ceux qui sont sortis du monde; ils se plaisent à faire le mal; ils développent leur orgueil; ils flattent les fourbes et les menteurs; ils pillent le trésor de la Loi. Sur la Loi du Buddha voici que tous les signes de la ruine apparaissent. La mer de la Loi va se dessécher. Il ne reste (à la Loi) que peu d'éclat. Les sectateurs des mauvaises doctrines et ceux qui n'ont pas la sapience vont certes détruire la Loi du Buddha.» Les deva mécontents n'exercent plus leur protection. C'est pourquoi, passé sept jours, la vraie Loi va disparaître.

« Les deva, dans l'espace, sont extrêmement irrités; ils profèrent de grands cris et prononcent ces paroles : « La vraie Loi du Tathāgatha disparaîtra dans sept jours et sept nuits à cause des querelles des bhikşu. » Alors, dans Kauçāmbī, en considération de la Loi du Buddha, cinq cents Upāsaka censurent les bhikşu et les exhortent à mettre un terme à leurs querelles. Ils s'écrient tous : « Etrange! la vraie Loi du Tathāgata va certainement s'anéantir. Le cours de la Loi va certes s'arrêter. La Loi du lion des Çākya, voici qu'elle se brise à cause des querelles de ces méchants. » Alors ils prononcent ces gāthā:

« Ce qui a la nature du diamant est périssable; à plus forte raison, ce qui est d'une nature fragile ne peut manquer de se corrompre. La Loi que tous ont vue et entendue a perdu ses principes fondamentaux. Le bon temps paisible est passé; une ère de violence a commencé. La disparition des sages a fait apparaître en grand nombre les fléaux de l'univers. Le Buddha qui avait les signes n'a pas manqué de disparaître. L'univers va s'assombrir. Le soleil de la Loi sans tache se couche. Les calamités de la grande nuit vont commencer. Si la Loi du Sauveur Bhagavat disparaît, qui pourra connaître le bien et le mal? Sans la connaissance du bien, comment pourrait-on découvrir les principes exacts de la Délivrance ainsi que la Voie des hommes et des deva? Sans la connaissance du mal, comment pourrait-on l'éviter? La Loi du Buddha est comme une lampe éclatante qui permet de se per-fectionner et de progresser vers le bien. Si la Loi du Buddha demeurait dans le monde, le champ de mérite (punyaksetra) serait sublime et sans mesure. Si la Loi du Buddha s'éteint, il en résultera que le champ de mérite sera limité. Nous allons échanger pour des biens incertains la Loi solide du Muni. Désormais, la Loi du Buddha va s'éteindre avec quelle rapidité!»

«Dans les cinq cents monastères de Kauçambī, c'est le moment du pou-sa 市 薩 (uposatha); les Upāsaka sont tous retenus par leurs occupations sédentaires et ne peuvent s'y rendre. Dans les monts des Parfums (Gandhamādana) réside l'Arhat nommé Sieou-t'o-lo 修 定 羅 (Suradhra?). Il contemple en se demandant en quel lieu du Jambudvīpa les membres du Saṃgha font l'uposatha, et il sait que tous les disciples du Buddha sont assemblés à Kauçambī pour l'uposatha. Les membres du Saṃgha étant réunis, à ce moment les religieux chargent le wei-na (karmadāna) de faire la proclamation suivante : « Aujourd'hui les religieux des dix régions sont rassemblés pour l'uposatha! » Alors le bhikṣu Nombreux-Disciples, Maître des Trois Corbeilles, est

entre tous le Président (Sthavira). Il dit aux membres du Samgha: Des dix régions, les disciples du Bhagavat sont venus se réunir ici. Je suis le Président de cette grande assemblée. Bien que parvenu à la bahuçruta-pāramita 多 間 彼 岸, je ne puis encore maintenir entièrement les défenses du Buddha. A présent, dans cette assemblée, qui donc étant bhikşu et maintenant les défenses, va réeiter les défenses (le Pratimoksa)? (1) Aujourd'hui, quinzième jour, (c'est un jour) tout à fait plaisant et agréable; le soleil et la lune sont brillants: les membres du Samgha s'assemblent tous pour réciter les défenses. Maintenant que les Cramana Cakyaputra du Jambudvīpa sont réunis au complet, c'est leur dernière réunion. Parmi vous, qui peut maintenir les défenses du lion des Çakya? » Sieout'u-lu s'étant levé, joint les mains et, placé devant le Président. il prononce ces paroles : « Puissions-nous célébrer l'uposatha! Je puis réciter les défenses. Les défenses que, pendant la vie du Buddha, Çariputra et Maudgalyayana ont maintenues, je les maintiens complètement à présent. Puissions-nous réciter les défenses! » Un disciple du Maitre des Trois Corbeilles, nommé I-kia-tou, 暗 伽 19 (2), cruel et malveillant, conçoit un sentiment de mépris et d'envie. Tenant à la main un couteau tranchant, il frappe à mort Sicou-t'o-lo. Alors un yakşa nommé Joyeux-Visage (Dhrtimukha?) (3) prononce ces paroles : «Il n'y avait dans le Jambudvīpa qu'un seul Arhat. Comment l'a-t-on mis à mort! > Alors avec une massue de diamant, il frappe I-kia-tou à la tête et la lui brise en sept morceaux. Ensuite les disciples de Sou-t'o-lo mettent à mort à son tour le Maître des Trois Corbeilles. Dès lors la Loi du Buddha s'éteint graduellement.

<sup>(1)</sup> Tsu A-hun: Po-lo-t'i-mou-tch'a 波羅提木叉(Pratimokṣa).

<sup>(2)</sup> Tsa A-han: An-k'ia-t'o 安伽陀 (Angada).

<sup>(3)</sup> Tsa A-han: Ta-t'i-mou-k'ia 大提木佳 (Dadhimukha?)

« Alors la large terre tremble. Les grands astres s'écroulent. De toutes parts, le feu surgit. Les deva qui, dans l'espace, frappaient les pierres sonores, cessent d'en jouer. Aux quatre points cardinaux s'élèvent des flammes et de la fumée. Par dizaines de myriades, les deva pleurent dans l'espace. Les yaksa qui avaient vu le Buddha alors qu'il était sur terre, touchent le sol avec les cinq parties de leur corps, et se cachant le visage, ils prononcent ces paroles vers les régions inférieures : « Désormais nous n'entendrons plus la Loi du Buddha; nous n'entendrons plus le P'i-ni (Vinaya); nous n'entendrons plus les préceptes des défenses. Le pont de la Loi est ruiné, suspendu le cours de la Loi, desséchée la mer de la Loi, écroujée la montagne de la Loi, détruit le sanctuaire de la Loi. coupé le chemin de la Loi, gâtée la corbeille de la Loi, épuisée l'ambroisie de la Loi. Ceux qui pouvaient réciter la Loi ont tous entièrement disparu; ceux qui enseignaient à s'asseoir en dhyana sont également perdus. »

«La mère du Buddha Mo-ho-mo-ye 摩訶摩耶 (Mahamaya) (1) descend du ciel et, avec des gémissements et des pleurs, elle prononce ces paroles : « Hélas! Étrange! La Loi que mon fils a rassemblée pendant trois kalpa aseng-k'i (asamkhyeya) est aujourd'hui anéantie. Où sont-ils les nombreux disciples de mon fils qui pouvaient faire entendre le rugissement du lion? Les vaillants, les forts dont le sévère prestige mettait en déroute l'armée de Mara, où est maintenant leur asile? Ceux qui sont nés du Corps de la Loi (dharmakāya), où sont-ils allés? Ceux qui ont revêtu l'habit religieux pour vivre dans l'oisiveté (1), ceux-là subsistent encore. Mais ceux qui pouvaient maintenir la Loi du Buddha, où sont-ils allés? Les dharma 法 sublimes et excellents se sont complètement écartés des créatures. Les beaux ornements du Jambudvipa ont tous entièrement disparu. On dirait que la lune s'est

<sup>(1)</sup> Au lieu de 累 hien, je lis l'homophone 開.

éclipsée. La Loi donne la sécurité; elle donne la richesse; elle donne l'observation des défenses; elle donne le calme et la patience; où sont-ils tous ces dons sublimes?» S'étant ainsi lamentée (Mahamayā) retourne au ciel. Les cinq cents Upasaka apprenant la destruction de la Loi sortent de Kauçambi et arrivent aux habitations des moines. Ils lèvent les deux mains, se frappent la poitrine et le dos et pleurant de regret et de colère, ils prononcent ces paroles : « Quel est ce prodige! Quelle est cette calamité! » Alors ils récitent ces gäthà:

Les paroles excellentes se sont éloignées à jamais. De grands fléaux ruinent le monde. Qui nous rendra les défenses? Qui fera entendre les paroles de la Loi? La sottise emplit le monde. La grande clarté s'est complètement éteinte. Dans le monde, c'est la profonde obscurité. On prend plaisir aux mauvaises actions. Par toute la terre les gens ressemblent à des cerfs; ils n'ont point le dégoût de l'Etre ni la pensée de détachement. Les paroles du Buddha sont entièrement effacées; on néglige complètement les actions pures. La grande mort est venue; chacun tombe dans une destination mauvaise. Le monde ressemble à l'espace entièrement privé des astres et de la lune; il est comme la fleur sans abeilles, comme la forêt sans (l'oiseau) kin-tche-lo 拘 积 羅 (kokila). Maintenant que sont complètement abolis le recueillement, l'extase, la sapience et la Loi de l'Honoré par le monde et les dix régions, sur qui les êtres vivants prendront-ils appui?»

«En ce temps-là, le roi de Kauçambī apprend que le bhikṣu, Maître des Trois Corbeilles et l'Arhat Sieou-t'o-lo sont morts tous deux. Ému de regret et de colère, il met à mort les religieux et détruit les stūpa et les monastères. Le Buddha dit aux quatre Devaraja : «La Loi du Buddha que vous deviez protéger est maintenant détruite. » Les quatre Devaraja disent au Buddha : «Ô Bhagavat, soit! nous recevons vos ordres. » Ayant ainsi parlé, ils remontent aux cieux.

## Chapitre dixième. (1)

Avadana de la récompense donnée par le roi Açoka.

Jadis, au temps du roi Açoka, le souverain du royaume du Lion (Simhala) lui donna en tribut cinq joyaux précieux « conforme-désir » 如 意 (cintāmaņi). Ayant reçu ces joyaux, le roi en donna un au stūpa de la naissance du Buddha, un second au stûpa de l'arbre de Bodhi, un troisième au stapa (de l'endroit où le Buddha) fit tourner la roue de la Loi, un quatrième au stūpa du nirvāņa du Buddha. Il voulut donner à ses femmes l'unique joyau qui restait, mais il craignait que, s'il le donnait à l'une d'elles, les autres ne fussent jalouses. Alors le roi Açoka chargea ses gens d'entrer dans les appartements intérieurs et de proclamer ceci : « A celle qui sera la première par le vêtement et le collier, (le roi) donnera ce joyau.» Toutes les femmes rivalisèrent d'efforts et d'artifices pour se procurer de beaux vêtements et de beaux colliers. Scule une jeune femme nommée Siu-chö-to 須 関 哆 (Sujata?) se rappela et médita la parole du Buddha: 36<sup>b</sup> « Les défenses sont le premier des costumes et des colliers. » Ayant ainsi médité, elle reçut et observa les huit défenses et se couvrit d'un simple vêtement blanc. Le roi Açoka examina successivement les parures et les colliers de ses reines. Il vit ses femmes qui s'amusaient avec des instruments de musique. Arrivé près de Siu-chö-to, il vit le groupe de ses suivantes toutes parfaitement calmes et silencieuses, dans des attitudes harmonieuses et habillées

<sup>(1)</sup> Cf. supra, Iere Partie, chap. VIII.

de simples vêtements blancs. Le roi fut soudain saisi de. respect. Et au milieu d'elleş se trouvait une chaire pour prêcher la Loi. Alors ayant vénéré (Siu-chö-to) en se prosternant. le roi dit : « Les autres femmes, vêtues de vêtements somptueux, se sont groupées pour jouer de la musique. Vous autres, pourquoi restez-vous calmes et silencieuses? > La reine répondit au roi : « Le Buddha a dit que la pudeur est le meilleur vêtement, que les détenses sont un collier sublime et que le son de la Loi est une musique. Pour nous, recevoir et observer les huit défenses, c'est notre collier; nous sommes toutes vêtues du vêtement simple de la pudeur; et réciter ensemble la Loi. c'est notre musique. s En entendant ces paroles, le roi se réjouit au comble de l'allégresse, et il dit : « Auparavant j'ai promis de donner le joyau précieux à celle qui porterait un vêtement et un collier supérieurs à tous les autres. Voici que tu es la première; tu es de beaucoup la première. Je te donne le joyan précieux. » Lorsque les reines virent qu'elle avait obtenu le joyau précieux, elles apprirent toutes les unes des autres à recevoir et observer les huit défenses.

Jadis le roi Açoka invitait constamment les membres du Sanigha à venir au palais prendre le repas. Et il y avait un bhikṣu nommé Yeou-po-lo 優新羅 (Utpala) qui était extrêmement bien fait et dans toute la force de la jeunesse. Sa bouche exhalait le parfum de la fleur du lotus yeou-po-lo (utpala). (Un jour que) le roi faisait lui-même passer l'eau et circuler les aliments, il sentit que l'haleine de ce religieux avait le parfum de la fleur du lotus utpala. Le roi pensa : «Ce bhikṣu est jeune et bien fait. Le parfum qui s'exhale de sa bouche va, sans qu'il le veuille, troubler le cœur de mes reines.» Alors le roi lui dit de se rincer la bouche avec de l'eau. Mais sa bouche était encore plus parfumée. Le roi lui demanda : «Depuis combien de temps avez-vous mâché ce parfum?» Il répondit : «Jadis il y eut un Buddha nommé Kaçyapa.

Les hommes vivaient (alors) vingt mille ans. En ce temps-là j'occupais un siège élevé en qualité de Maître de la Loi. Pour avoir célébré la Loi du Buddha, je dois renaître pendant 4.900.000 années parmi les hommes et les deva sans tomber dans les trois calamités ni dans les huit infortunes, et constamment ma bouche doit exhaler ce parfum. » Ayant entendu ces paroles, le roi ressentit une joie très vive. Son respect et sa vénération s'accrurent et s'étant prosterné, il s'en alla.

Autrefois quand le roi Açoka délégua des religieux pour prêcher la Loi, on cachait les femmes derrière une clôture pour leur faire entendre la Loi. En ce temps-là, quand les maîtres de la Loi prêchaient la Loi aux femmes, ils exposaient constamment le çāstra du Don, le çāstra des Défenses, le çāstra de la Naissance parmi les deva. Une femme, transgressant les ordres du roi, écarta le rideau, s'avança vers le Maître de la Loi et lui demanda: « Quand le Tathagata, le Grand Éveillé, acquit sous l'arbre de Bodhi l'intelligence des dharma, il eut l'intuition du Don et des Défenses. Eut-il en outre l'intuition des autres dharma?» Le Maître de la Loi répondit : «Le Buddha eut l'intuition de tous (les dharma). Celui qui conserve des courants (āçrava) (1) est comme (s'il était brûlé) d'un fer rouge. Les maux se succédant s'accumulent (2) et croissent comme un arbre vénéneux. Celui qui pratique les huit (sections) de la Voie exacte éteint ainsi la douleur et l'accumulation (de la douleur). » Ayant entendu ces paroles, cette femme obtint la Voie de crotapanna. S'étant attaché au cou un couteau, elle se rendit auprès du roi et lui dit : « Aujourd'hui j'ai transgressé votre loi sévère. Je désire, ô roi, être punie conformément à la loi. » Le roi demanda : « Quelle infraction as-tu commise? » Elle

<sup>(1)</sup> Ce passage est probablement corrompu, et le caractère paraît inutile à la place qu'il occupe dans le texte chinois.

<sup>· (2)</sup> Je suis ici la leçon des éditions Yuan et Ming: 集 au lieu de 習

répondit : « J'ai transgressé la défense que vous avez faite d'approcher des religieux. Semblable à une génisse altérée, qui ne craint pas la mort (pour se désaltérer), j'étais vraiment altérée de la Loi du Buddha. C'est pourquoi j'allai secrètement, à l'improviste, écouter la Loi. « Le roi demanda : · Tu as écouté la Loi, en as-tu bien profité? > Elle répondit : « J'ai obtenu de voir, dans la Loi, les quatre Vérités. Déliviée des agrégats 🎉 (skandha), des séjours 人 apatoma, des éléments 界 dicatus, je sais que même les plus grands n'ont pas de personnalité. Et j'ai obtenu l'œil de la Loi. Entendant ces paroles, le roi fut ému de joie; il se prosterna en l'honneur d'elle et proclama l'édit suivant : Désormais, des femmes) n'éconteront plus la Loi derrière une clôture. Celles qui ont plaisir à écouter la Loi sont autorisées à se rendre directement auprès des Maîtres de la Loi et à se tenir en face d'eux pour écouter la Loi. « Et il s'écria : «Etrange! de mon palais est sorti un joyan humain, : On voit par cet avadana qu'il est très avantageux d'éconter la Loi.

Jadis le roi Açoka vit un cramagera de sept ans. L'ayant conduit dans un endroit caché, il se prosterna devant lui, et dit an eramagera : «Ne raconte pas aux hommes que je me suis prosterné devant toi. : Or il y avait un flacon de bain de devant le cramagera. Le crăautrera y entra puis en étant ressorti par le goulot, il dit : «O roi, gardez-vous bien de raconter aux hommes qu'un cramagera est entré dans un flacon de bain et en est ressorti. : Le roi dit alors au crâmagera : «Je vais maintenant le raconter aux hommes. Je ne pourrai pas le cacher. > C'est pourquoi il est dit dans les Écritures : «Un cramagera, quoique petit, ne doit pas être méprisé; le fils du roi, quoique petit, ne doit pas non plus être

<sup>(1)</sup> 流流, stacon pour le bain >, est la traduction littérale du sanskrit snana-kumbha qui désigne une sorte de pot servant à faire les ablutions.

méprisé; le petit d'un dragon, quoique petit, ne doit pas non plus être méprisé. Un *crămanera*, quoique petit, peut sauver les hommes. Le fils du roi, quoique petit, peut mettre à mort les hommes. Le petit d'un dragon, quoique petit, peut s'élever jusqu'aux nues et faire la pluie, la foudre et le tonnerre. Tels sont les petits qu'il ne faut pas mépriser. »

Jadis le roi Açoka avait une foi profonde dans les Trois Joyaux. Sans cesse il rendait hommage au Buddha, à la Loi et à l'Assemblée. Les brahmanes en ressentaient tous de l'envie. Ils s'assemblèrent et choisirent entre eux des Anciens au nombre de cinq cents. Tous connaissaient à fond les quatre Wei-t'o 庭 既 (Veda) et il n'y en avait aucun qui ne sût parfaitement l'astrologie et la géomancie. Assemblés, ils délibérèrent en ces termes : «Le roi Açoka se ruine complètement par ses largesses · aux hommes à la tête rasée. Et nous, les Anciens, n'avons pas été consultés. Comment pourrions-nous le faire revenir à de meilleurs sentiments? » Il y eut un brahmane habile aux incantations qui dit aux autres brahmanes : « Hommes sages, contentez-vous de me suivre! Dans un délai de sept jours, par la force des incantations, je prendrai le corps de Mo-hi-cheou-lo 摩 醮 首 耀 (Maheçvara) et je me rendrai en volant jusqu'à la porte du palais royal. Vous tous devrez me suivre à pied. Je puis vous faire obtenir entièrement les grandes largesses faites par (le roi). » Les brahmanes approuvèrent tous d'un commun accord. Au début du septième jour, le brahmane versé dans les incantations enchanta son corps et se métamorphosa en Maheçvara. Ayant pris son essor dans l'espace, il arriva en face du porche royal. Les autres brahmanes le suivant arrivèrent tous également en face du porche royal. Ils chargèrent les gens (du palais) de dire au roi : « Maheçvara est dans les airs. A la tête de 499 brahmanes, il est descendu d'en haut. Il est maintenant dehors à la porte; les autres brahmanes sont dehout

sur le sol; et ils désirent voir le roi. » Le roi Açoka cria qu'on les fit avancer. Alors on leur cria de venir, d'entrer et de s'asscoir sur des couches dans les deux galeries. Le roi dit : « Prenez un petit siège et parlons ensemble. » Puis il reprit : « Ô Maheçvara, qu'est-ce qui a pu vous faire condescendre à venir me voir? Que désirez-vous obtenir? » Il répondit : « Il me faut à boire et à manger. » Alors on ordonna d'apporter des cuisines et de servir aux (brahmanes) cinq cents tables chargées de mets et de boissons. Maheçvara et les autres les repoussèrent de la main en disant : « Depuis notre naissance, nous n'avons pas encore mangé de cette nourriture. » Le roi Açoka répondit : « Vous n'avez donné aucune instruction. Je ne sais de quels aliments il faut vous nourrir. » Maheçvara et les autres dirent tous d'une commune voix : « La nourriture que nous mangeons, ce sont les hommes à la tête rasée. » Alors le roi Açoka donna cet ordre à un de ses serviteurs : « Rends-toi au monastère de Kukkaţārāma et dis au Vénérable Yaças : « Il y a cinq cents brahmanes dans le palais royal. L'un d'eux prétend être Maheçvara. On ne sait si ce sont des hommes ou de cruels lo-tch'a 羅刹 (rakṣas). Je désire vous demander comment faire. Je souhaite, ô ācārya, que vous veniez ou que vous dé-pêchiez pour moi un envoyé. » L'envoyé (du roi) était un disciple des brahmanes, aux vues perverses. Arrivé dans la communauté, il ne rapporta pas exactement les paroles du roi, mais s'adressant aux membres du Samgha, il prononça ces paroles : « Chez le roi Açoka sont cinq cents brahmanes. Par la physionomie et l'aspect extérieur, ils ressemblent à des hommes; par les discours, ils ressemblent à des raksas. Ils disent que ce qu'ils veulent, c'est précisément que vous autres cramana leur serviez de nourriture. » Le sthavira Yaças dit alors au wei-na (karmadāna) de faire résonner le gandi et d'assembler le Samgha. Il se leva et prit congé du Sangha en ces termes : «Je suis vieux; je porte ceci à la connaissance du Samgha:

Que les membres du Samgha soient en paix; qu'ils protègent et maintiennent la Loi du Buddha et qu'ils veuillent bien me désigner pour aller là-bas. » Le second sthavira dit : « Il ne faut pas que le (premier) sthavira parte. Je ne pourrais le supporter. C'est à moi d'y aller. » Le troisième dit : « Le second sthavira ne doit pas partir. C'est précisément à moi d'y aller. » Et ainsi de suite, à tour de rôle, jusqu'aux çrāmanera. Parmi les 168.000 membres du Samgha, le plus bas placé était un çrāmanera de sept ans. Il se leva d'entre les membres du Samgha, se prosterna à deux genoux et, les mains jointes, il dit : « Il n'y a pas de quoi attrister et troubler la Grande Assemblée tout-entière. Moi qui suis jeune, je ne puis assumer la tâche de protéger et maintenir la Loi du Buddha. Que la Grande Assemblée veuille bien m'autoriser à partir. » Le sthavira Yaças, au comble de la joie, toucha de la main la tête du çrāmanera et dit : « Mon fils, il te faut partir! »

L'envoyé (du roi) n'avait pas attendu et était parti d'abord. Açoka lui dit : « Viennent-ils en grand nombre? » L'envoyé répondit : « À force de se substituer les uns aux autres, ils ont fini par déléguer le dernier des çrāmanera. » Le roi dit : « Les grands (religieux) sont confus; c'est pourquoi ils chargent un enfant de venir s'entretenir avec moi. » Quand le roi Açoka apprit l'arrivée du çrāmanera, il sortit du palais à sa rencontre et fit asseoir ce çrāmanera sur le trône royal. Les brahmanes entrèrent tous dans une grande colère (et dirent) : « Le roi Açoka manque tout-à-fait de discernement. Pour nous, âgés et vénérables, il ne s'est pas levé ni n'est venu au devant de nous; et il sort lui-même à la rencontre de ce gamin! » Le çrāmanera demanda au roi : « Pourquoi avons-nous reçu l'ordre de venir? » Le roi répondit : « Ce Maheçvara désire, ô ācārya, vous avoir en pâture. Suivant votre désir, ô ācārya, je le laisserai ou ne le laisserai pas vous dévorer. » Le çrāmanera dit : « Je suis jeune. Je suis venu

ce matin sans encore avoir mangé. Que Votre Majesté me donne d'abord à manger; après quoi je laisserai ceux-là faire leur repas. » Alors le roi ordonna aux officiers de bouche de servir des aliments. (Le crāmanera) mangea les aliments qui étaient sur une table et les consomma tous entièrement. On servit pareillement einq cents plateaux chargés d'aliments et il consomma tout entièrement. On lui demanda : « Êtes-vous rassasié? » Il répondit : « Nullement. » Le roi ordonna encore aux officiers de bouche : « Qu'on serve entièrement ce qui reste d'aliments. » Le crāmavera en vint à bout; soudain tout fut consommé. On lui demanda: «Êtes-vous rassasié?» — « Pas encore, répondit-il. J'ai faim et soif comme au commencement. » L'inspecteur des cuisines dit au roi : « Les aliments sont entièrement consommés. » Le roi dit : « Il y a dans les magasins assez de grain pour nourrir des milliers d'hommes. Qu'on apporte tout! » En un instant, tout fut consommé. Le roi demanda : « Es-tu rassasié? » Il répondit : « Pas encore! » Le roi reprit : « Tout ce qu'il y avait d'aliments est entièrement consommé. Il n'y a plus rien à manger. » Le çrāmaņera dit : « Qu'on amène le dernier de tous les brahmanes. Je veux le manger. » Alors il le dévora. Il mangea complètement de la même façon les 499 brahmanes qui tous furent anéantis. Maheçvara, au comble de la frayeur, prit son essor vers les cieux. Le crāmanera aussitôt, de son siège, leva la main. Dans l'espace, il saisit la tête (de Maheçvara) et le dévora entièrement. Aussitôt le roi terrifié (se dit en lui-même) : « Il a dévoré les brahmanes sans en rien laisser. Ne va-t-il pas encore me dévorer? » Le crāmanera connaissant la pensée du roi : « Ô roi, lui dit-il, vous êtes dānapati de la Loi du Buddha. Vous serez sauf jusqu'à la fin. Soyez sans crainte!» Alors il dit au roi : « Votre Majesté, peut-elle m'accompagner jusqu'au Kukkutārāma?» Le roi dit : «Ô ācārya! que vous me fassiez monter aux cieux ou entrer sous terre, je vous suivrai partout. » Aussitôt le crāmanera se rendit avec le

roi au monastère de Kukkuțārāma. Le roi vit les membres du Samgha se partager et manger ensemble les aliments que le crāmanera avait mangés le matin. Les cinq cents brahmanes qu'il avait mangés avaient tous la barbe et les cheveux rasés et portaient les vêtements de la Loi (cīvara). Ils étaient assis au bout de la dernière rangée des membres du Samgha. Celui qui avait été mangé le premier de tous occupait le siège le plus élevé. Maheçvara était tout au bout de la rangée. Ces cinq cents hommes apercevant le roi et le çrāmaņera furent extrêmement confus (et dirent): « Nous n'avons pas pu lutter contre ce çrāmaņera. Que serait-ce si nous avions dû mesurer nos forces avec ceux de la Grande Assemblée? C'eût été comme la plume d'oie laissée sur la braise du foyer, comme si un moustique prétendait lutter de vitesse avec le garuda, comme si un petit lièvre mesurait ses forces et son prestige avec ceux du roi des lions; et encore (l'écart entre nous) ne peut-il se mesurer par de telles comparaisons. » Les cinq cents brahmanes ayant ressenti de la honte, obtinrent la Voie de crotapanna.

(1) Jadis quand le roi Açoka apercevait des religieux, il se prosternait devant tous, sans distinction de rang. Des dignitaires aux vues perverses s'étonnèrent de ce qu'il faisait (et dirent): « Si l'on voit un Ancien ayant de grands mérites, qu'on l'honore en se prosternant. Mais devant un jeune homme sans mérite, pourquoi prendre la peine de l'honorer en se prosternant? Le roi règne sur le Jambudvīpa; son nom est saint et vénéré. Il doit se respecter soi-même. Pourquoi s'humilier en se prosternant? » Ces propos ayant circulé, vinrent aux oreilles du roi. Le roi en ayant eu connaissance rassembla tous les ministres. Sans être autorisé à tuer un être vivant, chacun dut charger ses gens de se procurer une tête d'une espèce particulière : soit une tête de cheval ou de bœuf, soit une tête de l'un

<sup>(1)</sup> Cf. Chavannes, Cinq cents contes et apologues I, nº. 143.

des cent quadrupèdes (1). Seul le grand ministre Ye-chö 耶奢 (Yaças) reçut l'ordre de se procurer la tête d'un homme suicidé. Et chacun dut faire vendre ces têtes au marché. Toutes les têtes purent être vendues. Il n'y eut que la tête d'homme qui ne put être vendue. Les gens dirent tous : « Les têtes mises en vente ont pu être vendues en totalité. Il n'y a que la tête d'homme qui n'a pu être vendue.» Alors le roi demanda: « Pourquoi n'a-t-elle pas été vendue? Entre tous les êtres, quel est donc le plus noble? » Les ministres répondirent : « Certes, l'homme est le plus noble. » Le roi dit : « Si l'homme est le plus noble, il doit avoir une grande valeur. Pourquoi reste-t-il invendu?» Les ministres répondirent : « Bien que noble pendant sa vie, l'homme, après qu'il est mort, est ce qu'il y a de plus vil. Une tête d'homme (mort) est un objet que nul ne veut plus regarder. À plus forte raison n'y a-t-il personne pour l'acheter. » Le roi demanda : « Toutes sont-elles également viles ou bien n'y a-t-il que cette tête qui soit vile? » Ils répondirent : « Toutes sont également viles. » Le roi dit : « Si toutes les têtes d'hommes sont viles, ma tête que voici ne l'est-elle pas aussi?» A ce moment Yaças effrayé n'osa répondre. Le roi dit : « Yaças, réponds-moi sincèrement et en vérité. » Yaças répondit : « C'est vraiment comme l'a dit Votre Majesté. Il n'y a vraiment pas de différence. » Le roi dit : « Si ma tête n'est pas différente de celle-ci, pourquoi m'empêcher de me prosterner? Si tu étais pour moi un ami sincère, tu devrais m'exhorter à me prosterner. Pourquoi te moquestu lorsque je me prosterne? Maintenant que ma tête a quelque valeur (2), il convient que je me prosterne et que je l'échange tandis qu'elle est précieuse, car elle ne vaudra plus rien par la suite. Pourrais-je l'employer mieux qu'en l'échangeant contre une tête de valeur supérieure?

<sup>(1) «</sup> Cent quadrupèdes » désigne ici l'ensemble des quadrupèdes.

<sup>(2)</sup> Je lis 值 au lieu de 盾.

Dès lors, mes amis intimes et vertueux doivent m'exhorter à me prosterner tandis que ma tête conserve encore toute sa valeur pour qu'à l'avenir j'obtienne le corps des deva et la tête sublime des sages.»

Jadis le roi Açoka fit des offrandes aux membres du Samgha. Il y avait alors dans le palais une servante de basse caste. Voyant le roi acquérir des mérites, elle se reprocha ses actes passés; elle en ressentit du déplaisir et fit cette réflexion : « Les mérites du roi vont toujours en augmentant; mes fautes s'accroissent de plus en plus. Pourquoi cela? Pendant la vie du Buddha, le roi s'est acquis des mérites et maintenant il est riche et noble. Maintenant il redouble d'activité et dans l'avenir (son mérite) grandira de plus en plus. Mais moi qui, dans mes vies antérieures, ai péché, je suis maintenant une servante de basse caste. Actuellement je n'ai aucun moyen d'acquérir des mérites, et dans l'avenir je serai de plus en plus misérable. Comment à cela y aurait-il un terme?» Quand les membres du Samgha eurent achevé leur repas, cette fille trouva dans les balayures une sapèque de bronze. Alors elle donna cette unique sapèque aux membres du Sangha et elle se réjouit dans son cœur. Peu après elle tomba malade, mourut et se réincarna dans le sein d'une des femmes du roi. Après dix mois accomplis, celle-ci mit au monde une petite fille d'une beauté extraordinaire, mais dont la main droite était fermée. Quand l'enfant fut âgée de cinq ans, la dame dit au roi : « La fille que j'ai mise au monde a une main fermée contre le poignet. » Le roi appella (l'enfant) qui parut devant lui. Il lui toucha la main et la main put alors s'ouvrir; et sur la paume de cette main se trouvait une grande pièce d'or. Chaque fois qu'on enlevait cette pièce d'or, il s'en produisait une autre, et cela n'avait pas de fin. Le roi se demanda avec étonnement quelle était la cause (de ce prodige), et il interrogea Yaças: « Quels actes méritoires cette fille a-telle accompli dans une existence antérieure pour que

maintenant une pièce d'or naisse constamment dans sa main? Yaças répondit : Dans une existence antérieure, alors qu'elle était servante au palais du roi, elle trouva une sapèque de bronze dans des balayures et en fit don au Sangha. Pour cette raison, elle a obtenu de renaître dans le palais royal. Parce qu'elle a fait ce don au Sangha, elle tient dans la main une pièce d'or et, malgré qu'elle en use, cela n'a pas de fin.

Jadis le roi Açoka avait dans son trésor un joyau conforme-désir : (cintamqui) ébréché qui était autrefois l'une des pièces de l'armure précieuse du roi Ajataçatru et qui portait une inscription. Le roi Açoka (1) vit les : lettres tracées sur ce joyau, dont le sens était : « Légué dans le temps à venir au pauvre roi Açoka. « Le roi, lisant ces mots, entra dans une violente colère : «Ajatacatru, dit-il, n'était roi que d'un scul royaume et moi je règne sur le Jambudyipa. Pourquoi dit-il que je suis pauvre? Un ministre avisé répondit : Mettez à l'épreuve les propriétés du joyau. : Alors le roi chargea ses gens d'éprouver les propriétés du joyau. Celui qui tenait ce jovau pouvait s'en servir comme d'une arme tranchante et piquante et nul ne réussissait à l'approcher. En le tenant, quiconque avait des ulcères sur le corps était guéri. Par temps froid, il procurait une douce chaleur, et par temps chaud, la fraicheur. Par la force de ce joyau, les poisons absorbés étaient soudain digérés. En le trempant dans une onde impure, on pouvait soudain la purifier jusqu'à une distance de trente stades. Quoiqu'il cût dans son trésor des joyaux de toute sorte, le roi n'en possédait

<sup>(1)</sup> Dans tout ce passage, je suis le texte des trois éditions chinoises. L'édition coréenne ne donne aucun sens satisfaisant.

On racontait aussi qu'une armure merveilleuse avait été donnée au roi Bimbisara par Rudrayana, roi de Roruka (Cf. Divyāv. p. 546). Les propriétés magiques du manivarman de Bimbisara dans le récit du Divyāv. ne sont d'ailleurs pas très différentes de celles du mani d'Ajātaçatru dans le conte ci dessus.

aucun (autre) qui cût ces propriétés singulières. Il se dit en lui-même: « Je suis vraiment pauvre! Le roi Ajataçatru possédait cette armure précieuse. Il n'en reste qu'une pièce brisée dont les vertus ont tant de prix. Il faut reconnaître qu'autrefois, lorsque le Buddha était sur la terre, les mérites des hommes étaient immenses. Notre mérite est mince, à nous qui sommes nés après le Buddha.»

Jadis, le roi Açoka envoya le sthavira Yaças inviter le Vénérable Pin-t'eou-lou 賓 頭 盧 (Pindola). Yaças dit au roi: « Qu'on fasse cuire du lait fermenté et qu'il soit extrêmement parfumé et savoureux.» Le Vénérable Pindola et son escorte de 84.000 Arhat vinrent tous ensemble. Le Samgha s'assembla et s'assit dans l'extase. Le roi fit lui-même circuler l'eau; de sa main, il fit luimême passer les aliments. Il donna au Vénérable Pindola du riz cuit et du lait fermenté pur dont (le Vénérable) se servit pour arroser (le riz). Le roi dit au Vénérable: « Le lait fermenté, de sa nature est difficile à digérer. Se peut-il qu'il ne vous rende pas malade? » Le Vénérable répondit : « Je n'en suis pas incommodé. Pour quelle raison? Au temps où le Buddha était en ce monde, l'eau était aussi forte que le lait fermenté d'aujourd'hui. Mon corps est un corps de ce temps-là; c'est pourquoi maintenant je n'en suis pas incommodé. » Le roi demanda: « Pourquoi en est-il ainsi? » Le Vénérable Pindola enfonça la main dans la terre jusqu'à une profondeur de 42.000 stades. Il en retira de la terre grasse qu'il montra au roi en disant : « Actuellement les hommes ont peu de mérite; les choses grasses se sont toutes enfoncées dans la terre. » On voit par cet avadāna qu'au temps où le Buddha était sur la terre, les mérites des hommes étaient immenses (1).

<sup>(1)</sup> Ce récit, de même que le précédent, est destiné à illustrer la croyance en la décadence progressive et continue des choses de ce monde. Le développement de cette croyance est intimement lié à celui des idées eschatologiques.

(1) Jadis, au temps du roi Açoka, le Grand Astrologue ayant observé la physionomie (du roi), prononça ces paroles : La personne du roi présente des signes de déchéance. Le roi demanda au Grand Astrologue : « Comment conjurer (le malheur)? - Le Grand Astrologue répondit : C'est sculement en acquérant des mérites que vous pourrez le conjurer. Alors le roi construisit 84.000 stūpa et tit des actes méritoires. Le roi demanda au Grand Astrologue : Les signes néfastes ont-ils disparu? > Le Grand Astrologue répondit : C'est comme auparavant. Ils n'ont pas disparu. Le roi demanda encore au Vénérable Yaças comment ils pourraient disparaître. Le Vénérable répondit : Votre Majesté s'est acquis des mérites exclusivement pour elle seule; c'est pourquoi ces mérites sont légers. Celui qui exhorte tout le monde à acquérir des mérites, celui-là est vraiment magnanime et la somme de ses mérites est lourde (2). Il peut conjurer les fléaux et écarter les calamités. : Ayant entendu ces paroles, le le roi revêtit des habits vulgaires et exhorta les habitants du royaume à lui remettre des aumônes. Il arriva près de la demeure d'une pauvresse. Cette femme n'avait alors qu'un morceau d'étoffe de laine pour voiler sa nudité. Entendant l'invitation à faire l'aumône, elle se réjouit dans son cœur. Alors elle entra dans sa maison et, par la lucarne, elle fit passer la pièce d'étoffe de laine et la donna. Le roi lui dit : Pourquoi ne pas sortir pour la donner! Elle répondit : ¿Je n'avais que ce morceau d'étoffe de laine pour me couvrir le corps. Maintenant que je l'ai retiré pour en faire don, je suis nuc et ne puis sortir. : Ayant entendu ces paroles, le roi soupira, (étonné) de cette chose qui ne s'était point encore vue. Rentré dans son palais, il prit un costume et un collier de reine

<sup>(1)</sup> Cf. Chavannes, Cinq cents contes et apologues, III, p. 35.

<sup>(2)</sup> On entend ici se formuler les principes d'une nouvelle éthique qui s'épanouira dans l'Ecole du Grand Véhicule : il ne suffit pas de faire son salut; il faut songer aussi au salut de la multitude.

qu'il alla porter à cette femme et il remit en fief à ellemême et à ses sœurs de grands villages. Ainsi l'aumône qu'elle avait faite fleurit en récompense et par la suite porta ses fruits.

(1) Jadis le roi Açoka alla quêter en tous lieux afin d'employer (le produit de la quête) à faire l'aumône. Il arriva près d'une pauvre famille : les deux époux couverts de mauvais habits grossiers pouvaient à peine cacher leur nudité. Ils dirent : «Le roi Açoka a pitié du peuple. Il veut nous faire acquérir des mérites et nous exhorte à subvenir ensemble aux frais d'une assemblée. » (2) Les deux époux pauvres se firent des reproches en eux-mêmes : - Pour avoir été avares et avides dans nos existences antérieures, nous sommes maintenant pauvres et misérables. Nous n'avons anjourd'hui aucun bien qui nous permette d'acquérir des mérites. Les deux époux prirent cette résolution : « Notre corps nous servira de gage. Les actes méritoires sont coûteux et difficiles. Mais n'y a-t-il pas aussi plaisir à donner ce qu'on a gagné? » Les deux époux se rendirent ensemble dans une famille riche et dirent : - Donnez-nous sept pièces d'or; nos deux personnes serviront de gage. Au bout de sept jours, si vous n'êtes pas remboursé, nous serons tous deux vos esclaves. Ayant entendu cela, le maître de maison se réjouit et donna sept pièces. Là-dessus, les deux époux offrirent aussitot cette somme au (royal) quêteur. Le quêteur de-manda: D'où avez-vous tiré cet or que vous employez en aumônes?: Les deux époux répondirent : « Pauvres et complètement dépourvus de biens et d'argent, nous nous réjouissions de trouver un champ de mérite mais nous n'avions pas de quoi nous acquérir des mérites. Nous avons emprunté cette somme à un riche maître de maison et nous

<sup>18 94.</sup> Converse, Cory certs contes et apologues, III, p. 11.

<sup>12</sup> Il la de produblement lei d'une réunion, telle que l'assemblée de l'appete le production du Sangha étaient nouvris de l'appete le production ou par un groupe de fidélies.

avons constitué en gage notre corps. Nous nous sommes tous deux engagés à devenir esclaves si nous laissons passer le terme (sans restituer). » Le quêteur dit : « Emprunter sur gage de cette façon est une chose extrêmement pénible. Qu'avez-vous besoin de donner? » Les pauvres gens répondirent : « Pour ne l'avoir pas fait dans les existences antérieures, nous sommes aujourd'hui dans la misère et nous subissons cet état de gêne et de malheur. Aussi maintenant venons-nous de mettre tout notre effort à emprunter sur gage pour faire l'aumône. Nous souhaitons que, par ce moyen, dans les existences futures, nous ne manquions pas d'obtenir richesse et bonheur. » Le roi, rentré dans son palais, prit lui-même ses propres vêtements, son collier, le cheval qu'il montait, ainsi qu'un vêtement et un collier de reine; il donna (le tout) à ces (pauvres) gens et leur remit en fief de grands villages. Quand le roi Açoka eut ainsi exhorté (les hommes) à faire l'aumône, les signes néfastes (de sa physionomie) disparurent.

- (1) Jadis le roi Açoka voulut prendre les reliques que le roi Ajataçatru avait prélevées. Le roi Ajataçatru les avait déposées dans le Gange et il avait disposé une roue armée de grands sabres de fer en sorte que l'eau tourbillonnait à l'endroit où les reliques étaient déposées. (Açoka) usa de toute sorte de moyens pour les prendre, sans pouvoir y parvenir. Il demanda au bhikṣu Fleur-de-
- (1) Un conte analogue se retrouve dans le T'ien-tsouen-chouo-A-yuwang-p'i-yu-king (Tripit éd. Tok. XXIV, 8, p. 65°) et dans le Tsap'i-yu-king (Nanjio nº. 1368 et 1372; Tripiţ. éd. Tōk. XIX, 7, p. 29°). Dans le premier de ces ouvrages, il s'agit d'un roi-dragon de l'Océan qui ne se soumet pas tout d'abord à l'autorité du roi Açoka. Celui-ci fait fondre des statues d'or et oblige le dragon à lui faire des présents comme dans l'A-yu-wang-tchouan (cf. également supra p. 194). Dans le récit du Tsa-p'i-yu-king, le roi-dragon demeure dans un étang des contrées septentrionales. Ainsi la même légende était localisée dans un lac des régions du nord, dans le cours du Gange et dans les profondeurs de l'Océan.

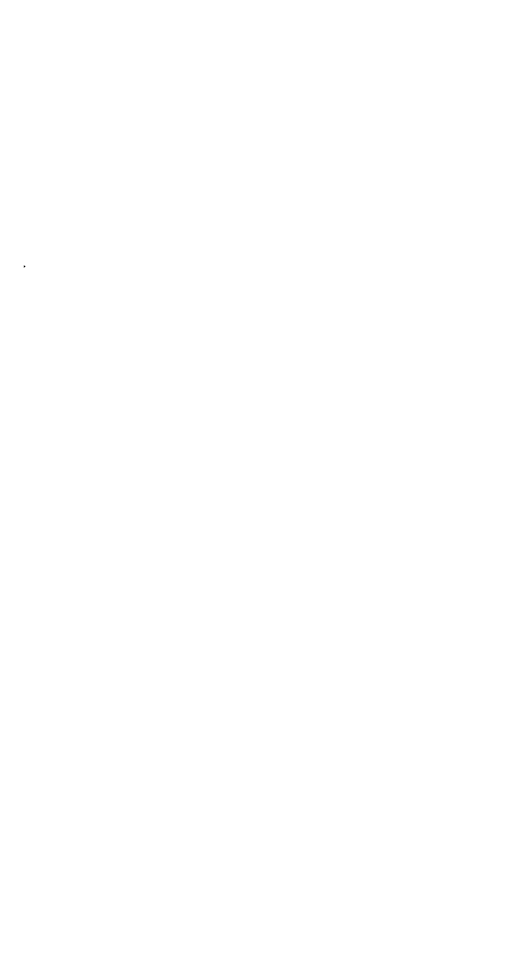
Lotus comment il pourrait les obtenir. Le bhikşu répondit : Jetez dans (le fleuve) plusieurs milliers de hou (1) de prunes et vous pourrez arrêter la roue. » Aussitôt, suivant ce conseil, il jeta des prunes dans l'eau. Comme il essayait avec une prune, celle-ci tomba dans le gouffre formé par la machine. Alors la roue armée de sabres s'arrêta et cessa de tourner. Mais un grand roi-dragon gardait (les reliques) et il fut tout-à-fait impossible de les obtenir. Le roi demanda: « Comment pourrai-je les obtenir? Si le roi-dragon l'emporte par ses mérites, il n'y aura pas moyen de les obtenir.» (Le bhikṣu) répondit : « Comment savoir s'il l'emporte par ses mérites? Fondez en or (2) une statue de ce dragon ainsi qu'une statue de Votre Majesté. Pesez-les avec une balance. La plus lourde (scra la statue de celui) qui l'emporte par ses mérites. » Alors on les pesa. La statue du dragon était deux fois plus lourde. Le roi voyant cela, s'efforça d'acquérir des mérites. Quand il eut acquis des mérites, il fit derechef fondre des statues et derechef on les pesa. La statue du roi et celle du dragon étaient de poids égaux. Le roi s'acquit encore des mérites et derechef on fondit des statues. On constata en les pesant que la statue du roi était devenue la plus lourde. Le roi sachant que sa statue était la plus lourde se mit à la tête de ses troupes et se rendit au bord du fleuve. Le roi-dragon se manifesta, apportant en présent toute sorte d'objets précieux. Le roi dit au dragon : «Le roi Ajataçatru m'a légué les reliques. Je veux maintenant les prendre. Le roi-dragon, sachant que son prestige et sa force étaient inférieurs, conduisit alors le roi au lieu où étaient les reliques, ouvrit la porte, prit les reliques et les lui donna. La lampe à huile fabriquée par le roi Ajataçatru était presque épuisée. Quand les reliques furent enlevées, la lampe s'éteignit aussitôt. Le roi étonné de-

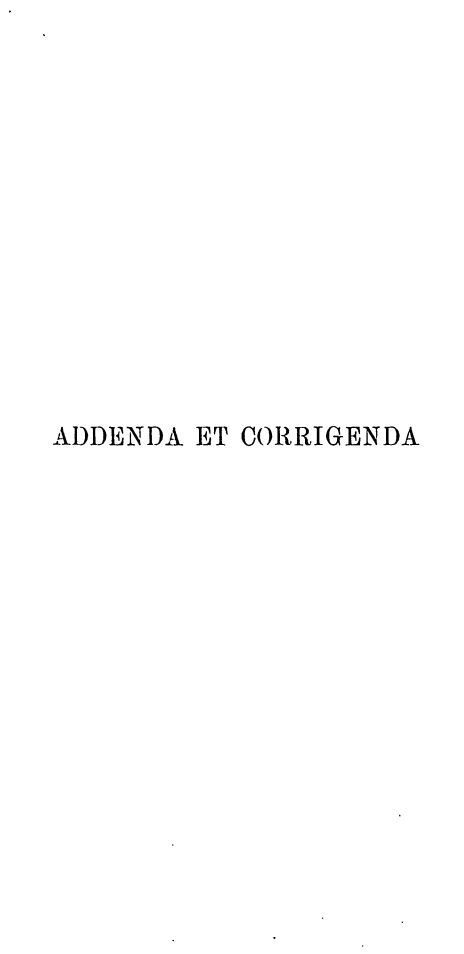
<sup>(1)</sup> Le hon fiff est une mesure de capacité.
(2) C'est à dire « avec d'égales quantités d'or .

manda au bhiksu Fleur-de-Lotus : « Comment le roi Ajātaçatru a-t-il déterminé la contenance de la lampe à huile pour qu'elle s'éteigne précisément au moment où j'ai pris les reliques? » Le Vénérable répondit : « En ce temps-là, il y avait de bons calculateurs. On calcula quelle quantité d'huile il faudrait pour une durée de cent années, et, au moyen de ce calcul, on fit en sorte que (la lampe put brûler) jusqu'à ce jour (1). »

(1) La coutume de placer dans les tombes une lampe qui brûlait perpétuellement s'observe également en Chine dès l'antiquité. L'historien chinois Sseu-ma Ts'ien, après avoir décrit la tombe souterraine du grand empereur Ts'in Che-houang, ajoute : « On fabriqua avec de la graisse de jen-yu (phoque) des torches qu'on avait calculé ne pouvoir s'éteindre de longtemps » (Ed. Chavannes, Les mémoires historiques de Se-ma Ts'ien, II, p. 195). Dans l'Inde, l'habitude d'honorer les reliques avec des lampes remplies d'huile parfumée ne paraît pas très ancienne (cf. Saddharmapundarīka, XVI, v. 42).

Pour les lampes des tombeaux, cf. HAVRET, Stèle chrétienne, II, p. 79, n. 3; pour celles des tombeaux impériaux des Ming, cf. Boullard, dans B.E.F.E.-O., XX, III, 92 et 93; un Français, qui a vu la sépulture qu'on préparait pour l'empereur Kouang-siu, a rapporté à M. P. Pelliot que la «lampe perpétuelle» y devait être alimentée par un appareil assez compliqué de vases communiquants.







# Addenda et Corrigenda.

- P. 4, l. 5, lire : ont.
- P. 6, l. 20, lire : Buddha.
- P. 10, l. 15, lire : Guṇāḍhya.
- P. 16, l. 15, lire: contiennent,
- P. 20, note 1, 1. 8 et 9, lire: Et c'est ce qu'on appelle. . .
- P. 21, l. 22, lire: mahallaka.
- P. 11, l. 25, lire : « Vainqueur des défenses» (Çilajina?).
- P. 24, l. 24, lire : Sūtra de la Recension de Kāçyapa

# 迦 葉 結 經 (Nanjio, nº 1363).

- P. 26, l. 4, lire: Mahā-prajūā-pāramitā-çāstra (Ta-tche-tou-louen).
- P. 26, 28 et 37, au lieu de la forme palie Sirīsa, lire : Çirīşa.
- P. 32, l. 31, lire: Une.
- P. 44, l. 21 et p. 45, l. 20, lire : patriarcat.
- P. 45, l. 22, lire : déjà.
- P. 47, l. 16, lire : Ananda.
- P. 48, l. 4, p. 49, l. 26 et p. 50, l. 1, lire: yuan.
- P. 60, l. 18, lire : cramanera.
- P. 61, l. 2, lire: Açoka et côté.
- P. 64, l. 24, lire : stūpa.
- P. 66, l. 18, lire : côté.
- P. 69, l. 14, lire: C. V. XI.
- P. 69, 1. 23, lire : aussitôt.
- P. 71, l. 17, lire: Mahāparinibbāna.
- P. 72, l. 5, lire : magadhī.
- P. 72, l. 24, lire : de l'Introduction.
- P. 72, l. 29, lire : Sanchi.
- P. 74, l. 3, lire: tard.
- P. 80, I. S, lire Bhesajya.
- P. 80, n. 1, l. 6, lire : Pindola.
- P. 84, l. 14, lire : Açokasūt.
- P. 90, l. 26, lire: ans.
- P. 90, 1. 36, lire : Damstrā-
- P. 91, l. 9, lire : zèle.
- P. 93, 1. 30, ajouter : Cf. Divyāv. p. 434.
- P. 93, l. 36, lire: Mālavikāgnimitra.
- P. 94, n. 1, lire: J. B. O. R. S.
- P. 95, l. 13, lire : Khandhaka.
- P. 101, l. 8, lire : Çāṇavāsa. P. 107, l. 15, lire : converti.
- P. 112, l. 27, lire: kunāla.
- P. 115, l. 15, lire : çrāmaņera.

- P. 118, l. 14, lire : Upagupta.
- P. 130, 1. 4, lire : Devadūta-
- P. 135, l. 8, lire: se rattache.
- P. 136, l. 31, lire: nombres.
- P. 136, n. 1, l. 3, lire: 550.
- P. 148, l. 17, lire : pensée.
- P. 148, l. 29, lire: manas.
- P. 162, l. 16, lire: T'an,
- P. 174, n. 1, lire: Vajracchedikā.
- P. 193, l. 3, lire: Dīpavamsa.
- P. 200, 1. 36, lire: anāgāmin.
- P. 225, n. 1, ajouter: Burnouf, Introduction, p. 146—148 et 358—374; Tsa a-han, chap. XXIII Tripit., éd. Tök. XIII, 3, p. 31a et suiv.).
- P. 225, n. 4. A propos de vaksyati ca, je ne puis adopter la thèse soutenue par Fleet, dans J. R. A. S. 1906, p. 893.
- I'. 228, l. 14. Le nom d'Açoka est transcrit en chinois 阿恕伽 ce qui suggère un original \*Açoga.
- P. 228, n. 3. Dans *Tsa a-han*, le Buddha dit à Ananda de prendre dans le bol et de jeter sur le sol la terre donnée par l'enfant. Il faut qu'elle soit foulée par les pieds du Tathägata.
- P. 229, l. 15. Siu-che-mo suggère un original \*Suṣīma ou \*Sūkṣma.
- P. 232, 1. 27, lire: de bon augure.
- P. 233, 1. 2. Kia-cha suggère un original Khaşa plutôt que Khaça.
- P. 233, l. 14. Le nom du frère aîné d'Açoka est transcrit Sou-che-mo A Ce qui suggère un original \*Suṣīma.
- P. 234, 1. 32. Cf. Divyāv. p. 373, 1. 15. II faut lire: yantramayo hastī sthāpilah Açokasya ca pratimā. Parikhām khamayitvā... Pour avoir lu pratimām, les éditeurs du Divyāv. ont compris que la fosse était creusée en forme d'Açoka (édit. Cowell et Neil, p. 708).
- P. 236, 1. 30, lire: pourquoi.
- P. 237, l. 4. La transcription chinoise de Kukkuṭārāma 雜頭末寺 reste inexpliquée phonétiquement.
- P. 241. L'histoire de Girika a de grandes analogies avec un conte étudié par Cosquin: « Dans la forme primitive (du récit), la forme indienne, le héros devait, selon toute probabilité, périr dans une chaudière bouillante; mais ici et là il est sauvé et celui qui voulait sa mort périt lui-même dans cette même chaudière » (Cosquin, Eludes Folkloriques, p. 398).
- P. 244. Dans Tsa a-han, p. 34a, col. 19, le sthavira dit au roi : « Dans quinze jours, il y aura une éclipse de lune. Faites ériger dans ce Jambudvipa des stūpa du Buddha. »
- P. 245, l. 13. K'ien-t'o-wei suppose un original \*Gandhavatī, tandis que p. 246, l. 1, Gandhāra est transcrit K'ien-t'o-lo 草 原文 概.
- P. 258, l. 26. Pour la légende de Vakkula, cf. Fon-fa-tsang-yin-yuan-king, Tripit. éd. Tök. XXIV, 9, p. 99b.
- P. 260, 1. 2. Pour cette comparaison, cf. Chavannes, Cing Cents Contes, I, XIV.
- l'. 261, l. 16. Dans Tsa a-han, l'arbre dépérit parce que la reine l'arrose avec du lait chaud. Plus tard, on l'arrose avec du lait froid et il reverdit.

- P. 265, I. 1. Pindola est accompagné de plusieurs milliers de myriades d'Arhat. Plus loin, p. 266; sa suite n'est plus que de 60,000 personnes.
- P. 265. I. 3. Il faut peut-être supprimer III et lire : sur le siège du sthavira.
- l'. 265, I. 9. La génullexion à la façon des Hou est la génullexion du genou droit.
- P. 266, l. 15. Le nom de Rādhagupta est transcrit en chinois: Lo-l'i-kiu-to 照 提 铜 = ce qui suggère un original \*Rādhigupta,
- P. 267. L. 24. Il s'agit des voux que le président forme pour le dânapati lors d'un repas donné aux religieux.
- P. 267. 1. 26. Le Dienae, a varam baddhea et les éditeurs du Dienae, ont indiqué à l'Index le seus de platform d'après la traduction de Burnouf. Mais celle-ci ne paraît pas exacte. Il s'agissait d'établir une clôture un bassin qui retint le liquide versé au pied de l'arbre. C'est bien ce qu'a compris le traducteur chinois : # est ce qui limite, arrête quelque chose ». Cf. skr. acala, alavala, et pali alavalakam.
- P. 268, I. 9. Le mot chinois fiff + galette > précise la valeur du skr. khādyakā.
- 1º 270, I. Le caractère Sin a deux prononciations. Il est probable qu'il faut supposer ici la prononciation à ancienne gutturale finale: \*Suk. Cf. cidessus: Sirou-kia-tou-lou (Sugātra?) p. 218.
- 1'. 271, 1. 22-23. 天冠 répond à mauli coffure royale » et 纓絡 à posse « bandeau royal ».
- P. 278, I. 12. La distance de 40 li équivant à un vojana.
- P. 279, l. 6. Au lieu de : Pour avoir passé la nuit ici, lire : A cause de mes actes antérieurs ; littéral, : par suite de mes causes anciennes
- 1. 290, 1 21. L'expression 自大 signific généralement «se vanter ». C'est pentiètre une fante pour 自在.
- 1º, 296, n. 1. Amalakan est le fruit de l'amalaka (myrobolan emblic). Sur les vinq espèces de myrobolans, ef. Chaistophen de la Coste, Des drogues et médicaments qui naissent aux Indes, Lyon, 1619, p. 65.
- P. 299, 1, 7, Il faut pent-être comprendre : Mon impuissance peut se comparer à cela (c-a-d. à un arbre desséché).
- 1º 300, 1, 21, lire : Je ne demande pas la dignité des saints rois Cakravartin, d'Indra ou de Brahmā, ni la félicité des hommes ou des deva.
- P. 310, I. 33-34, lire : les sept lois.
- P. 323, L. S. lire : pravidhijāāna.
- P. 329, 1, 23-24 et 340, L. 9, lire: Trayastrimça.
- P. 340, 1, 11, lire : aux Li-tch'ö.
- P. 342, 1. 25, lire : brahmacārin.
- P. 315, 1, 28. Le nom du célèbre monastère est transcrit cette fois Na-lo-po-li-tch'a. Cf. ci-dessus p. 309.
- P. 349, n. 1, 1, 4, lire : bhavati.
- P. 352, 1. 18, lire : Trayastrimça.
- P. 358, I. 23, lire : obtinsses.
- P. 360, 1. 2. Il faut peut-être comprendre : je ressemblerais à [la pousse] de l'cranda qui naît [hors d'atteinte] sur l'arbre et qui, une fois morte, est piétinée . . .
- P. 364, n. 1, lire : chanvre.
- P. 367, I. 15, lire : un bhikşu.

# INDEX



I

# Index des noms d'auteur

BARBIER DE MEYNARD. — voir Maçoudi.

BARTHÉLEMY. — Le livre d'Ardā-Vīrāf. — cité p. 150.

Bendall. - Catalogue of Buddhist Sanskrit Mss. - cité p. XV.

Bergaigne (A.). — La religion védique. — cité p. 137, 143.

Bouillard. — dans B. E. F. E-O. — cité p. 427.

Bungess (J.). - Archeological Survey of Western India vol. V. - cité p.

Burnour (Eug.). — Introduction à l'histoire du buddhisme indien, 1ère édition. — cité p. XIII, 18, 70, 93, 109, 112, 114-16, 120, 132, 134, 159-60, 192, 233, 245, 250, 259, 263, 267, 270, 275, 278, 281, 284, 302, 307-09, 346, 432-33.

- Le lotus de la bonne loi. - cité p. 325.

CHALMERS. — Ed. du Majjhimanikāya. — cité p. 121.

Chavannes (Ed.). — Cinq-cents contes et apologues extraits du Tripițaka chinois. — cité p. 286, 418, 423, 424.

- Les mémoires historiques de Se-ma Ts'ien. - cité p. 427.

Christophle de la Coste. — Des drogues et médicaments qui naissent aux Indes. — cité p. 433.

Cosquix. — Eludes folkloriques. — cité p. 432.

Cowell et Neil. - Ed. du Divyāvadāna. - voir Divyāvadāna.

CUNNINGHAM (A.). - The Bhilsa Topes. - cité p. 110.

EITEL (E. J.). — Dictionnaire. — cité p. 352.

FA-HIEN. — (trad. Legge). — cité p. 21.

FAUSBÖLL. – Ed. du Jātaka pali. – cité p. 132, 134.

FEER. - L'enfer indien. - cité p. 135-36.

- Le sūtra d'Upāli. cité p. 149.
- Avadāna Çataka. cité p. 187-89, 306.
- Karma Çataka (J. A. 1901, I). cité p. 187.
- Catalogue du Kandjour, Annales du Musée Guimet, t. II. cité p. 198.

FLEET. - dans J. R. A. S. 1906. - cité p. 432.

- Actes du XIVe congrès des orientalistes. - cité p. 302.

Foucher. — La porte orientale du stūpa de Sānchi. — cité p. 92, 110.

- Ksemendra (Le Buddhāvatāra), dans J. A. 1892. T. II. cité p. 101.
- Etude sur l'iconographie buddhique de l'Inde, T. I. cité p. 306.
- Etude sur l'iconographie buddhique de l'Inde, étude complémentaire. cité p. 307.

FRANKE (O.). — The Buddhist Councils at Rajagaha and Vesalī (Pali text Society 1908). — cité p. 70.

- Pāli und Sanskrit. - cité p. 72.

Geiger. - The Mahāvamsa. - cité p. 110, 114.

Grünwedel et Burgess. - Buddhist Art. - cité p. 178.

HAVRET. — Stèle chrétienne, T. II. — cité p. 427.

HIRTH ET ROCKHILL. - Trad. du Tchou-fan-tche. - cité p. 250.

HIUAN-TSANG. — Trad. Stan. Julien. — cité p. 20, 65, 206.

438 INDEX

Human (En.). -- Sources du Dinganadana (B. E. F. E-O.). -- cité p. V. VI, XIV. -- Tead, du Sutralamkara. -- cité p. 108-09, 163, 186, 188.

Jumen (St.). -- voir Huan-Thang.

Kenn (11,), . . Ilistoire du Buddhisme, ... cité p. 270.

Likedte (F.). - - Essai sur Aupüdhya et la Brhatkatha. -- eitő p. 10, 18, 74. Lisaus -- voir Fa-men.

Lavi (Sylvain). - Notes chinoises sur l'Inde (B. E. F. E-O. VI.). -- cité p. 15, 175.

- - Les éléments de formation du Divyanadana (Woung Pao, VIII). cité p. V, VI.
- In catalogue géographique des Yakşa dans la Mahümüyüri (J. A. 1915, 1), cité p. X1, 245, 208, 307.
- · Agraghasa (J. A. 1908, 11). · cité p. 123, 196-97, 335.
- --- Sur quelques termes employés dans les inscriptions des Ksatrapas (J. A. 1902). --- olté p. 107.
- ... Ksomondra (J. A. 1802, 11). -- cité p. 101.
- Notes sur les Indo-Scythes (J. A. 1897). cité p. 400.
- 1 My (Sylvain) Et Chavannes (Ed.). -- Les seize arhat protecteurs de la Loi (J. A. 1916). -- elió p. 75-78, 80, 82-8, 85, 100, 162, 161, 168, 178, 181, 210, 264, 266.
  - Quelques titres enigmatiques (J. A. 1915). -- cité p. 200.

Macount, -- Les proiries d'or (trad. Barbier de Meynard). -- cité p. 143.

Marshata. (d.). — Memoirs of the Archeological Survey of India, 1, 1919. — cité p. 93. Mun. · Sanskrit Texts (V). — cité p. 125.

Mulaka (Max.) - Dhammapadam. - - cité p. 148.

-- Trad. Vajracchedikä. (Sacred books of the East, XLIX). - cité p. 174.

NAMMAN. -- Quelques parallèles entre le buddhisme et le parsisme (Rovue de l'Histoire des Religions, T. LNV). --- cité p. 148.

NANDAROBKAR (G. R.). - The Buddha charitam. -- elto p. 325.

Oldenberg, - Le Buddha (trad. française par Foucher). -- cité p. 11.

- Religion du Feda (trad. française par V. Honry). - cité p. 139-40, 142, 145, 152. ... Diparapsa, . . cité p. 109.

Ordendoura (S. d'). -- Buddifskiia Logondai, 1810 partie 1894. -- cité p. XV.

Paranjam, -- Commentaire, -- cité p. 166, Primor (Paul). -- cité p. VIII, IX, 427.

- ... dans Toung Pao 1907, cité p. 432-84 of 1918-19, cité p. 432.
  - · Le Fou-nau (B. E. F. E-O. III). cité p. XII.
- dans J. A. 1914, II, cité p. 482.
- Pan (N.). Compte-randu de Matsumoto (B. E. F. E-O. XI). eltó p. 171, 179,203.
   Panyanan (J.). Le Nord-Ouest de l'Inde dans le Vinaya des Müla-Sarvastivădin et les textes apparentés (J. A. 1914, II). eltó p. VI, 2, 5, 6, 14, 47, 49, 246, 268, 328.
  - -- Le Parinirväna et les funérailles du Buddha (J. A. 1918---1920), elté p. 10, 21, 62, 96, 135, 142, 145, 171, 200, 335, 364.

RAJENDRALALA MITRA. - The Sanskrit Buddhist Literature of Nepal. - cité p. XV. Rémusar. - Trad. du Foné koné ki. cité p. 242.

Ruva Davins. - Buddhist suttus (Sacrod books of the Buddhists). - cité p. 71.

Ruya Davids (Mrs.). -- Paulms of the Brethren,

· - Trad. du Theragatha. -- eith p. 75, 306.

Rockman ... Life of the Buddha. - cité p. 434.

Rosennana. -- Pocabulary. -- elth p. 243, 325.

Semmenan. - Tibetische Lebensberehreibung. - eito p. 6, 74.

Senart (E.). - Inscriptions de Piyadasi, II. - cité p. 198-99.

Söderblom. — La vic future d'après le mazdéisme. — cité p. 142-3, 145, 150, 177, 179.

Suzuki. - The first buddhist councils (The Monist, XIV). - cité p. 24.

T'An-кінд. — Trad. du Mahāmāyā sūlra (Nanjio 382). — cité p. 162.

TARANATHA. - (trad. par Schiefner). - cité p. 47, 100, 101, 104.

TAWNEY. - Trad. du Kathūsaritsāgara. - cité p. 104.

Vogel. - dans Archwological Survey, Annual Report 1909-10. - cité p. 18.

WATTERS. — On Yuan Chwang's travels. — cité p. 20, 45, 197, 206, 233, 270, 278.

Weber. - Indische Streifen. - cité p. 148.

West. - Pahlavi texts. - cité p. 177.

Westergaard. - Fragments (Annales du Musée Guimet, XXIV). - cité p. 150.

### П

## Index des matières

— des arbres Sāla, p. 312.

- des Bambous, p. 208,

- du vieux Ŗṣi, p. 30,

bouillons chauds, p. 344.

319, 333-35, 338.

bouvier, p. 6, 7, 10.

256, 321.

bois

Achéménides, p. 144. Açoka, — (chronique du règne d'), p. 54, 57, 193. - (cycle d'), p. XIV, 191, 212. — (Geste d'), p. 54, 59, 62-3, 66-7, 73, 87, 89, 92, 99, 104-05, 107, 109-10, 117-18, 122-23, 127, 132, 156, 195<sub>5</sub> - (pélerinage d'), p. 24, 60-1, 63-6, 184. - (récompense donnée par), p. 186. - (quête d'), p. 189. — (maladie d'), p. 285. agrégats, p. 413. Alexandre, p. 161, 177. Ananda, - (confession d'), p. 324. - (jugement d'), p. 33-4. 69. — (six péchés d'), p. 325. (prédiction d'), p. 169. Apocalypse, p. 183, 185. arbre de Bodhi, p. 156, 254, 261, 266-67, 297. — (offrandes à l'), p. 54-5, 58-9, 103, 192. armure, p. 401, 421 et suiv. Asie Centrale, p. 15, 107, 205. Avesta, p. 143, 150.

Bactres, p. 107.

Bactriane, p. 9.

Barhut, p. 10, 72, 93, 95-6.

Barygaza, p. 72-3, 111, 167.

Benarès, p. 71, 256.

Besnagar, p. 110-11.

Buddha sans les signes, р. 8, 393. Cachemire, p.VI-VII, 2-9, 12, 15-6, 50, 72-3, 96, 105, 118, 130, 174, 183, 202, 245, 263, 309, 311, 340, 364. cadavre, p. 355, 382, 394. cailloux, p. 348. castes supérieures, p. 9. cerf, p. 293-94. Ceylan, p. 109-11, 118, 147, 202. chambre de tortures, p. 131, 138, 151, 155, 241, 293. champ de mérite, p. 227, 251, 371-73, 375, 406, 424. chanvre, p. 343. cheval (sacrifice du), p. 91. Chine, p. XI, 107-08, 427. Chinois, p. 175. cinq --- attributs, p. 273. - défenses, p. 207, 209-- domaines des sens, р. 273.

forces, p. 323.

— racines, p. 323.

р. 339.

sortes de pénétration,

— bouviers, p. 392. brahmanes, p. 403. - brigands, p. 390. chofs de famille, p. 401. - ministres, p. 402. monastères, p. 406. pièces d'or, p. 387. - plateaux, p. 417. - singes, p. 309-10. tables, p. 415. civilisation brahmanique, p. VIII. Collection magadhienne des Ecritures, p. 127. compilation (des trois Pitaka), p. 173. computation (voir: cailloux et fiche), p. 363 (note 2). communautés — de l'Est, p. 89. - de l'Ouest, p. 50, 69-70. -- du Nord, p. 185. - locales, p. VIII. magadhiennes, p.VIII. concile, p. 15-6, 44, 95, 165-66. (premier), p. 12, 14, 19, 44, 49, 53-4, 67, 69-71, 89, 173, 184-85, 263, 308, 363. — (deuxième), p. 10, 51-3, 61-2, 89, 105. — (troisième), p. 111, 117, 197-98, 206. de Kanişka, p. 206. de Rājagṛha, p. 2, 19, 24.

de Vaiçalī, p. 2, 19, 44,

45, 51, 63, 68.

cinq cents

— athlètes, p. 402.

Connaissance, p. 21. Conque, p. 179. conquêto islamique, p. 177. conte de la tôte de mort (voir: tête de mort), p. 190. contes, p. VII, 186-213, 410-27. conversion d'Açoka, p. 193.

- de Crigupta, p. 196.

conversions d'Upagupta, p. 213.

cosmologie mazdéenne, p. 145-46. courants, p. 412.

courtisane, p. 349 et suiv. croyances

- eschatologiques, p. 141, 146, 172, 175, 179, 422.

- messianiques, p. 171. culte

- d'Ananda, p. 24, 35. de Maitreya, p. 203.

- des reliques, p. 352.

date de l'Açokavadana, p. 7, 17, 47, 93, 434. délivrance, p. 21. deniers, p. XIV.

deux

- cas indéterminés, p.326. sortes de don, p. 209.

-- sortes d'hommes qui dénigrent le Buddha, p. 336. dialecte magadhien, p. 11,

12, 15, 90. di-cipline, p. 20, 27, 33.

-- bonnes actions, p. 207.

- choses excellentes,

p. 400.

enfers glacés (voir enfer), p. 136.

dix-huit

- marques de la laideur, p. 288.

-- transformations, p. 340, 342, 369, 398.

docteur du Tripitaka, p. 183. doctrine

- de l'impersonnalité,. p. 376.

- du corps, p. 376. - du moi, p. 375.

don de la moitié d'amalaka, p. 59, 60, 162. douze causes, p. 371.

dualismo mazdéen, p. 155.

eau chaude, p. 381. caux souterraines, p. 142, 145.

éclipse de lune, p. 432. école

- cachemirienne, p.VIII, 18, 108, 118, 191, 195, 203, 205-06, 212. - de Kauçāmbī, p. 68,

73, 89, 96, 118, 127, 130, 171.

- de Mathurā, p.VIII, 18, 62, 66, 118, 130, 151, 179, 184, 368.

— du Grand Véhiculo, p. 423.

- magadhienne, p. 130.

- Sarvāstivādin, p. 171, 197-98, 202.

- de sculpture de Mathurā, p. 18. écoles

du Nord, p. 45.

· du Sud, p. 45. -- régionales, p. 1.

Ecritures mazdéennes, p. 176.

église

-- cachemirienne, p.5, 327.

- de l'Est, p. 1, 52-3, 95.

- de l'Ouest, p. 1, 12, 50, 53, 61, 105.

- de Mathurā, p. 162.

- du Magadha, p. 151. Elbourz, p. 143, 145.

éléments, p. 413.

éléphant mécanique, p. 234.

enfer

- à quatre portes, p.132.

- avestique, p. 141-44. - brûlant, p. 78, 135,

139, 142-43, 146. - bouddhique, p. 130,

139, 142, 145.

- de la Corde noire, p. 78. - des excréments, p. 126.

- du Rg-Veda, p. 141.

- fournaise, p. 137. - glacé, p. 135, 137-38,

142, 146.

- indien, p. 152. - mazdéen, p. 146, 153.

- prison, p. 137, 141. enfers secondaires, p. 132, 136-37.

entrevue

- avec Upagupta, p.54-5, 58-9, 63, 65.

 de Pindola et d'Açoka, p. 76, 264. eschatologie

avestique, p. 177.

bouddhique, p. 178-79.

181. étoffe

— de laine, p. 423.

- de coton peinte, p. 360. explication des dharma. р. 33.

extase

— de la Destruction, р. 303.

- «Eclat du Feu», p. 374.

- du monde profaue. р. 390, 396.

feu souterrain, p. 138, 141, 143-44, 146, 151. fiche (jetée dans une fosse), p. 308, 362-63, 371, 374, 376-84, 386-

89, 391-93, 395-98. filles célestes, p. 354. flacon de bain, p. 413.

folklore maritime, p. 104-

Forêt sombre, p. 3, 5, 263.

frère - aîné d'Açoka, p. 233. - cadet d'Açoka, p. 54, 57, 59, 99, 111, 113, 115, 270. fromage, p. 381. furoncles, p. 385.

Gange, p. 9, 10, 12, 15, 16, 94, 96, 104, 117, 128, 145-47, 167, 182, 189, 194, 338, 425. Gatha de l'Avesta, p. 140-41, 176. Gengis khan, p. 434. génuflexion, p. 265, 433.

glu des Hou (salle de la), p. 241, 293. gong, p. 314, 373. graisse de phoque, p. 427. grands Auditeurs, p. 65. Grand Véhicule, p. 171, 203, 259.

Grecs, p. 162. Grenier-à-riz, p. 3. — (ville du), p. 306-07. Grotte du Pippala, p. 319,

332. guérison de la cécité, p. 107.

#### histoire

- de Kunāla, p. 59.
- du premier concile, p. VIII.
- -- Secrète des Mongols, p. 434.

huile, p. 381-82.

huit

- calamités, p. 273, 375, 412.
- enfers brûlauts, p. 134, 136-38.
- portions de la Voie sainte, p. 323, 351, 412.

idées apocalyptiques, p. 177, 179. images du Buddha, p. 114, 278, 359.

impermanence, p. 273, | 297, 321, 360. - des yeux, p. 282, 288. impureté de la nourriture,

#### Inde

p. 380.

centrale, p. XIII.

- de l'Est, p. 51, 53, 117.
- du Nord, p. 197.
- de l'Ouest, p. 16, 17, 65, 117.
- du Sud, p. 378-80, 382.
- orientale, p. 400.

Indus, p. 3, 6, 9, 10, 18, 106, 145, 161, 167. influences

- iraniennes, p. 14, 15, 145, 158, 179.
- locales, p. 8.
- mazdéennes, p. 158.
- occidentales, p. 144, 147, 149.

inscriptions d'Açoka, р. 199.

institution des nonnes, p. 173, 325. intempérance, p. 77.

Iran, p. 143, 179.

#### joyaux

- «conforme-désir.» (voir sk. cintumaņi), p. 410, 421.
- (île des), p. 103-04.
- (montagne des), p.104.
- (Trois), p. 249, 251, 273, 277, 414.

Journ. Bihar and Orissa Res. Society, p. 94. Jupiter, p. 301.

Kandjour, p. 198. Kouchans, p. 101, 106, 164, 166, 204.

lait, p. 381.

- fermenté, p. 381-82, 400, 422.
- chaud, p. 433.
- froid, p. 433.

lampe

à huile, p. 426-27.

- perpétuelle, p. 427. langue, p. 11, 12.

lanterne (offrande de),

légendes, p. VII. légende,

p. 374.

— de Maitreya, p. 180.

- de Pindola, p. 68. lion

- (rugissement du), p. 264, 302, 408.

- (siège du), p. 317. lion des Çakya, p. 405, 407. littérature

--- orale, p. 11.

- pehlvie, p. 147, 177, 180.

 religieuse mazdéenne, p. 150.

Livre d'Arda Vīraf, p. 150. Loi

- des Auditeurs, p. 214.

- du Grand Véhicule, p. 214.

- (corbeilles de la), p. 27, 33.

- (destruction de la), p. 56, 162 et suiv., 173 et suiv., 181, 204, 400, 404.

Lois de Manu (voir sk. Manavadharma çāstra).

maison de laque, p. 241. maître-potier, p. 6, 7. marchands, p. 9. Mazdéens, p. 177, 181. Mazdéisme, p. 155. méditation - (objets de), p. 57. - sur le corps, p. 57.

Ménandre, p. 91, 144, 166-67,

menues défenses, p. 323, 325-26.

Messie, p. 178-79, 181. millénaire (croyance au), p. 173 et suiv.

mondo du désir, p. 317. Montagnes Neigeuses, p. 282, 293, 339.

Monts

- des Parfums, p. 263, 266, 342, 403, 406.
- Malaya, p. 355.

Nanaghat, p. 146. Nankin, p. XII. Nasik, p. 72. Népal, p. 10, 96, 104. nombre mystique, p. 434. non-être, p. 274. Nord-Ouest, p.VIII, 2, 4-7, 10, 14, 72, 90, 106, 109, 118, 147, 151, 161-62, 263.

océan, p. 371. — du Sud, p. 303. oignon, p. 285. Ouest, p. 16, 17, 65, 117. Oxus, p. 9, 146. pali, p.V, 89-90. — (origine du), p. 72. Paon (famille du), p. 304. paradis d'Amitābha, р. 203.

parc

- de la terre d'or, p. 231.
- des Bambous (voir: des bois Bambous).
- des cerfs (voir: bois du vieux Ŗși.).
- parthes, p. 14, 15, 162-63,
- patriarches, p.VII, 14, 45, 53-4, 67, 112, 167, 171, 300.
- (listes de), p. 61, 63, 118.
- (fonction des), p. 202.
- (vies des), p.VIII, 308.
- Pechawer, p. 14.
- Pendjab, p. 182-83.
- période
- cachemirienne, p. 17, 23, 48, 53, 102, 107, 109, 130, 135, 138, 146, 151, | prunes, p. 426.

- 174, 180, 190-91, 193, | 197-98, 203-04, 208, 213, 263.
- de Kauçāmbī et de Mathurā, p. 96, 118, 128, 137-38, 156, 200-01.
- de Mathurā, p. 15, 174, 179, 191.
- magadhienne, p. 95, 99, 118, 130-31, 137, 191, 199-200.

Petit Véhicule, p. 203-04. pièce d'or, p. 420.

pierre

- emportée dans les airs, p. 81-4.
- sonore, р. 314, 408.
- (thème de la), p.83,85.
- (obtention de la), р. 396.
- d'ambroisie, p. 404.
- de matières précieuses, p. 354.
- -- de sang, p. 401,

Plutarque, p. 177. poivre, p. 285.

pouvoirs surnaturels (voir sk. Pindola), p. 81, 83,

257-58. prieur, p. 373-74.

prison

agréable, p. 131, 152-53,

- 155-56, 237-38, 241.
- infernale, p. 55, 59, 60, 112-13, 115, 127, 130, 134, 193.
- primauté (listes de), p. 208. prophéties, p. 6, 166, 171, 174.
- \_ (sur la durée de la Loi), p. 180 et suiv., 195, 4...

Protecteurs de la Loi, p. 88, 167-68, 170, 172, 205.

- (quatre Arhat), p. 168. Protecteurs de l'Eglise
  - universelle, p. 87.

quatre

- choses indispensables, p. 218.
- classes de fidèles, p. 207-08, 317, 398.
- degrés de religieux, р. 205.
- difficultés de pratiquer la Voie, p. 323.
- efforts corrects, p. 322.
- éléments, p. 145, 371.
- facilités de pratiquer la Voie, p. 323.
- lieux saints, p. 24.
- péchés capitaux, p. 326.
- places de pensée, p. 322.
- --- quartiers de magie, p. 323-24.
- rois célestes, p. 168 et suiv.
- vérités, p. 210, 351.

recensions

(variété des), p. 9, 17.

— de l'Açokāv., p. XI. réception de Pindola, p. 60. 88, 213.

recueil de sutra sur les six Pāramitā, p. 286. régionalisme, p. 9.

région

- occidentale, p. 11.
- orientale, p. 11, 377, 401.
- septentrionale, p. 6, 7, 175, 182, 327, 370, 425. religieux-fantôme, p. 393. religion universelle, p. 16, 18, 204.
- reliques du buddha, p.102-103, 194, 228, 241-43, 250, 329, 425-27.
- rêves, p. 287, 333, 338.
- à la roue de fer, p. 218-19.
- de la Loi correcte, p. 244.
- de l'enfer, p. 216.
- des dieux, p. 166.

roi - dragon, p. 6, 7, 255, 257, 308, 340, 425-26. roue, p. 425-26. route, p. 10. royaume

- des Dieux, p. 139-40.
- des Pères, p. 139-40.

- du Lion, p. 410.

sabres de fer, p. 425-26. safran (semences de), p. 342.

saint, p. 21, 22, 200, 203. local, p. 172. Sanchi, p. 10, 72, 92, 95,

96, 110-11.

sang

- dans la main, p. 401, 434, (cf. Gengis khan). (pluio de), p. 401. sanskrit, p. V-VI, 9, 12, 13, 15, 89.

santal, p. 333, 342.

 (bol de), p. 80 et suiv. Scythes, p. 162.

Section des Romèdes, p. 77, 80.

Seigneur des bœuts (voir sk. Gavāmpati).

séjours, p. 413.

sept

- (démon à sept têtes), р. 384.
- substances précieuses, p. 294-95, 341.

six

- livres maitreyens, p. 168.
- pénétrations, p. 335. - péchés d'Ananda (voir Ānanda), p. 325.
- sens, p. 273.
- soumission
- des nāga, p. 101-03, 152, 195.
- du bocuf. p. 246. sources
  - méridionales, p. 48. septentrionales, p. 46, 18.

statue

- de Krakucchanda, р. 295.
- d'or, p. 194, 426.
- du Buddha, թ. 101, 103, 361.

stupa

- d'Ananda, p. 64.
- de l'arbre de Bodhi, p. 254, 260, 410,
- des Auditeurs, p. 296.
- du lieu où le Buddha fit tourner la roue de la Loi, p. 261, 410.
- du lieu où naquit le Buddha, p. 260, 410.
- du nirvāņa, p. 261, 410. Sud-Ouest, p. 118, 139. supplice
- de Samudra, p. 239.
- des cinq liens, p. 121, 160.
- des gourmands, p. 122-124, 126, 130-31, 237. Sutra
- de la collection numérique, p. 208.
- de la recension de Касуара, р. 19, 24-26, 35 et suiv., 173.
- de la roue de la Loi, р. 27, 30.
- de l'Insensé et du Sage, p. 122.
- de Maitreya devenant buddha, p. 178-79.
- de Pindola, p. 212.
- de Çrīgupta, p. 209.
- des cinq messagers divins, p. 122, 237.
- des quatre enfers, p. 132-35, 137, 142, 144, 150-51, 159.
- des quatre vérités, թ. 196.
- du parinirvāņa de la mère du Buddha (Nanjio 651), p. 173.
- -- maitreyen, p. 171-72.
- prononcé par Buddha avant d'entrer |

dans le nirvana, sur la durée de la Loi (Nanjio 123), p. 173.

sutristes, p. 96. Tarim, p. 146.

Taxile, p. 14, 106-07, 182. terre

- (aumône d'une poignée de), p. 297.
- (don de la), p. 54, 59. — grasse, p. 422.
- tête de mort, p. 55-6, 109, 419,

textes gâthiques, p. 150. Théopompe, p. 177.

Tokharestan, p. 101. torches, p. 427.

transmigration

- (loi de la), p. 336.
- (théories sur la), p.128, 149, 151.

Traité

- de la naissance dans le ciel, p. 196, 198, 203, 206, 210, 353, 412.
- des aumônes, p. 196, 198, 203, 206, 210, 353, 412.
- des défenses, p. 196, 198, 203, 206, 210, 353, 412.
- du nirvāņa, p. 197. treize observances, p. 326. trente sept lois de la pensée de Bodhi, p. 310. Triades, p. 129, 148, 150, 151, 207.

trois

- calamités, p. 412.
- choses vénérables, p. 218.
- conditions mauvaises, p. 375, 378, 385, 388.
- êtres qu'il ne faut pas mépriser, p. 187, 414.
- phases de l'histoire de la littérature buddhique p. 17.
- · qualités du sage, p. 129, 147.

trois

- refuges, p. 210-11.
- sciences, p. 335.
- sortes de bonnes intentions, p. 330.
- traités de l'enseignement des laïcs, p. 213.
- vices de l'insensé, p. 129, 147.
- Trois Corbeilles, p. 214, 215, 314, 327, 335, 365, 366.
- (Maître des), p. 404, 407, 409.
- trompette chrétienne du Jugement dernier, p. 179.

Turcs, p. 175. type du Bodhisattva, p. 203.

ulcères, p. 385.

– traitement des, p. 388 ¦ — des Sarvästivädin, 421.

vases de bon augure, p. 232,

Védas, p. 11, 12, 140, 148. vieillard décrépit, p. 336.

Vinaya

- du Cachemire, p. VIII-IX, 214.
- de Mathur<del>a</del>, p. VIII-IX, 214.
- des Dhàrmagupta, p. 24, 83-5, 211.
- des Mahāsāmghika, p. 46, 49.
- des Mahīçāsaka, p. 24, 80, 82, 85, 210-11.
- des Müla-Sarvästivädin, p. 2-7, 14, 15, 19, 23, 35 et suiv., 47-53, 62, 68, 69, 77, 80, 83, 86, 89, 105, 135, 169-171, 173-74, 306, 328, 363.
- p. 83, 86, 89, 211.

Vinaya

— des Sthavira, p. 83, 84, 89, 211.

Vinayistes, p. 204. voies, p. 10.

- commerciales, p. 9. voix de Brahma, p. 265. voyage du Buddha
- à Mathura, p. 56.
- dans le Nord-Ouest de l'Inde, p. VII, 4-6, 306.
  - dans l'Inde du Nord, p. 311.
- dans l'Ouest, p. 13, 23, 64, 118.

vues

- parfaites, p. 316.
- perverses, p. 297, 302 313, 415, 418.
- -- pures, p. 343.

Zoroastre, p. 140, 141.

## III

## Index des mots sanskrits

Akanistha, p. 265. Agnimitra, p. 94-96. Agnidatta, p. 402, 434. Ajūṭaçatru, p. 46, 169, 188-89, 194, 210-11, 229, 242, 318, 331-34, 337-38, 340, 421-22, 425-26. Ajñāta Kauņdinya, p. 321. Atharva veda, p. 125. Anavatapta, p. 78, 263. anagamin, p. 200, 264, 352, 372, 386, 389-91, Anathapindada, p. 84. Anāthapiņdika, p. 73, 189, anitya samskāra, p. 333. Aniruddha, p. 360. anuttara, p. 361. Anuttara-samyak-sambuddha, p. 255. anumodana, p. 227. Anuruddha, p. 26-7, 200, 208-09, 211, 314. Andhra, p. 94, 127. Aparāntaka, p. 51, 101. Apalāla, p. 3, 6-7, 245-46, 308. Apagupta, p. 347. apsara, p. 354. abhaya, p. 241. abhijñā, p. 28, 200, 318, 339, 396. abhidharma, p. 368, 393. Abhidharma piṭaka, p. 20, 27, 100, 327. Abhidharmāmṛta-çāstra, p. 197. Abhīra, p. 285. araņa, p. 323. aranya, p. 218, 246-47,

309, 337, 345-46, 353,

364, 367, 370, 373, 375-78, 384, 393, 395. artha, p. 28, 33. arhat, p. 15, 21-2, 26, 66, 69, 70, 78, 167, 183-84, 192, 194, 196-97, 200-201, 203-07, 213, 222, 229, 259, 263, 268, 276, 280, 303, 308, 314, 316-18, 321, 327, 339, 341, 393, 358, 360, 362, 364, 366, 368, 372, 386, 390, 393, 395-97, 406-07, 409. arhat-bhikşu, p. 385, 388. arhatī-bhikşunī, p. 371. alaksanaka, p. 8, 393. alamkāra, p. 12, 190. alavāla, p. 433. Avadāna, p. VIII, IX, 214. avadana, p. 54-5, 99. Avadāna-Kalpalatā, p. 100-01, 103, 105, 190. Avadāna-Çataka, p. XV, 135, 187-91, 306. Avanti, p. 16, 68. avidyū, p. 357. Avīci p. 138. Açoka, p. XV, 8, 13, 23, 45, 54-6, 58, 65-6, 76-7, 89, 91, 93, 96, 104 et suiv., 131, 136, 146, 152 et suiv., 163, 174, 186-89, 192-94, 198, 215, 228, 230 et suiv., 240, 260, 265, 269, 273, 284, 294, 296, 299, 300, 397, 410-414, 418, 420-25. açoka, p. 235, 299. Açokadamanāvadāna, p. XIV.

Açokanrpaţi-pāmçuprada-

nāvadāna, p. XIV.

Açoka-rāja-avadāna, p. 66. Açoka-rāja-sūtra, p. 66-7, 77, 85-90, 92, 95-6, 98, 100 et suiv., 110, 119, 126, 172, 176. Açokuvaduna, p. VII, VIII, XI-XIII, 1-4, 6-9, 12-5, 17-9, 21, 23, 25, 35, 48-50, 52, 58, 65-7, 76, 85, 88-9, 91-3, 95-6, 98 et suiv., 106, 109, 112-14, 118, 121, 126, 128, 131, 134, 151, 154-157, 162-68, 172-74, 180-181, 184-86, 191-93, 195, 201, 205, 212, 308, 327, 352-53, 363-64, 368. Açokāvadāna-mālā, p. XIV-XV. Açmaka, p. 186. Açraddha, p. 294. Açvagupta, p. 347. Açvaghoşa, p. 12, 15-16, 55-6, 107, 163, 187-88, 190, 325. açvamedha, p. 91. Aṣāḍha, p. 372. Aṣāļha, p. 372-74. aştāngikamārga, p. 323, asamkhyeya, p. 308, 408. Asita, p. 253. Asipattavana, p. 132. asura, p. 262, 358.

Ajnūta Kauņdinya, p. 27. Agama, p. 123, 148, 214. Acārya, p. 193, 347, 378-79. Ananda, p. 3-5, 16, 21-3,

27-8, 30, 31-4, 36-7, 40,

45-53, 62-3, 69-71, 163, 168-69, 173, 183-85, 200, 227-28, 246, 259-60, 308-309, 311-12, 316-24, 327-338, 340, 342, 360, 363, 368, 398, 432.

Ābhāsvara, p. 357.
āmalaka, p. 54, 56, 58-60, 162, 298-99, 433.
āmra, p. 252.
āyatana, p. 273, 323, 371,

ayatana, p. 273, 323, 371, 413.

āyuşmat, p. 5, 37, 40-41, 315-17, 320, 328.

Ārāḍaka, p. 254.

Ārāḍa Kālāma, p. 254.

ālokavara, p. 274.

āvāla, p. 433.

āçrava, p. 412.

āsrava, p. 370.

Indra, p. 142, 300. Indra (arhat), p. 103. indriya, p. 47, 323. Indriyarakşita (?) p. 47. Īçvara, p. 361.

Ujjayinī, p. 2, 10, 53, 72. 74, 93, 110-11, 202. Uddiyana, p. 245, 307. Uttara, p. 51-53. Uttarasena, p. 306. Utpala, p. 411. utpala, p. 340, 411. Utpalavarņā, p. 266. Udayana, p. 74-75. Udayana-Vatsa-raja-pariprecha, p. 74. Udayibhadra, p. 229. Udana-gatha, p. 319. Udānabhadra, p. 229. Udyana, p. 306. Udena, p. 73-75, 80. Udumbara, p. 68. Udraka, p. 254. Udra[ka] Rāma, p. 254. Udra[ka] Rāmaputra, p. 254. Upagupta p. 2, 3, 5, 8, 64-66,75-77,88, 99, 101, 112-14, 118-19, 157-58, 162-64, 201,247-48, 251-252, 265, 279, 293-94, 296, 308-09, 311, 327, 337, 347-58, 360, 362-67, 369-371, 373-81, 383-87, 389, 391-93, 396-98.

Upagupta-Açokarājāvadāna, p. XIV. Upananda, p. 257. Upaniṣad, p. 12, 128, 141, 149, 151, 199.

upasampāda, p. 335.

Upaguptāvadāna, p. XIV.

339-40,342,366-68,376, 380,384,386-88,393-396. Upāli, p. 20,22-3,34,45-49,111,171,182,184,

upādhyāya, p. 317, 336,

322. upāsaka, p. 196-98, 207, 209-11, 278, 375-76, 395, 405-06, 409.

upāsikā, p. 196, 199, 208, 210-11. uposatha, p. 162, 183-84, 406-07.

Urumaṇḍa, p. 246. Urumuṇḍa, p. 16, 112, 246-47, 309, 320, 337, 345-46, 362, 364.

Rg-Veda, p. 143. rddhipāda, p. 257, 318, 323-24, 365. rṣi, p. 108, 115, 200, 253, 287, 309-11, 321, 339.

Ekamārga-varga, p. 57. ekottara, p. 323. Ekottara-āgama, p. 6, 57, 122, 144, 148, 168, 171-172, 196-97, 206-08, 211-

eraņķa, p. 360, 433.

212.

23, 47-8, 50-3, 55, 59-62, Oddiyana, p. 306.

Kathūsaritsūgara, p. 104. kadamba, p. 76, 264, 359. Kaniska, p. VII, 3, 15-16, 18, 47, 107, 161, 163, 174-75, 197, 206. Kanthū, p. 3.

Kanthā, p. 3. Kapila [vastu], p. 252, 254. Karņa, p. 104. karma, p. 323, 328. karma jūāpti caturtha,

p. 335, 353.

karmadāna, p. 266, 374, 377, 406, 415. karman, p. 61, 128, 148-149, 201, 397.

Karma çataka, p. 187. Kalanda, p. 322. Kalanda[ka], p. 225. Kalinga, p. 91, 94. Kalindaka, p. 225. kalpa, p. 78, 280, 309,

324, 408. Kalpadrumāvadāna, p. XV, 186. kalyāņamitra, p. 221, 328.

Kākaṇḍaka, p. 52. Kākakarṇī, p. 229. Kākavarṇī, p. 229. Kāṅcanamālā, p. 282, 289.

Kamadhatu, p. 317. kaya, p. 148-49.

kāyasmṛti, p. 57, 215, 218. kāyasmṛtyupasthāna, p. 337. Kāla, p. 113, 255.

Kalasutra, p. 78. Kalika, p. 113, 255. Kaçmīra, p. 101.

Kūçyapa, p. 26-9, 31-2, 36-7, 45, 49, 168-70, 172, 186, 188, 208-09,

211, 258, 280, 311, 314, 316, 319-30, 332, 334, 337, 363, 398.

Kāçyapa (buddha), p. 411. kāṣāya, p. 254.

Kukkuṭa, p. 73. Kukkuṭapāda, p. 168, 331.

Kukkuṭārāma, p. 51, 60-64, 73, 88, 95-6, 104-05,

118, 120, 122, 127, 187-

188, 191, 237, 244-45, 273, 275, 282, 297-99, 302, 415, 417-18, 432. Kundopadhaniya, p. 168, 172. kunkuma, p. 342. Kunala, p. 54-5, 58, 60, 99, 106-07, 116, 267, 269, 281-94, 296-97. kunāla, p. 112, 282, 291 Kunalasutra, p. 106-08, 110, 118, 130, 136, 146, 193, 202. Kunālāvadāna, p. XIV, 55. kumuda, p. 340. Kuru, p. 306, 307, Kurukulla, p. 307. Kuvera, p. 313. Kuçinagara, p. 256. Kuçinā[rā], p. 311-12, 314. Kusumapura, p. 228, 248. Kūṭapāla (?), p. 7. Krmiça, p. 303, 305. Kṛmisena, p. 91. Kṛṣṇa, p. 47. kokila, p. 409. Koravya, p. 306. koṣṭha, p. 307. Kosthaka, p. 305, 306. Kaundinya, p. 321. Kauçambi, p. 2, 10, 68-9, 72-4, 76, 78-80, 85-9, 94-5, 99, 105, 110-11, 118, 126-28, 130, 137-138, 151, 156, 162, 172, 176, 181-85, 202, 401-402, 404-06, 409. Krakucchanda, p. 294-95. krāmati, p. 160. Krāvā, p. 386. kleça, p. 323, 386. kṣaṇa, p. 282. kṣatriya, p. 230, 286. Kşantivadin, p. 358.

Khandhaka, p. 35, 95. Kharjura, p. 3.

Ksemendra, p. 100-01,

105, 193.

khajāṭaka, p. 283. Khaça, p. 104, 233. khādyakā, p. 433. Khāravela, p. 91, 94., Khārodakā, p. 132, 141.

gandi, p. 314, 373, 415. gati, p. 108. Gandhamādana, p. 263, 266; 342, 403, 406. Gandhamāla (?), p. 403. gandharva, p. 405. \*Gandhavatī, p. 432. Gandhāra, p. 4, 9, 14, 73, 106-11, 245-6, 283, 386, 432. garuda, p. 329, 341, 418. Gavāmpati, p. 26, 28-9, 31-2, 36, 38-9, 263, 314-316. gatha, p. 12, 25, 34-35. Girika, p. 112, 120, 127, 131-3, 141, .151-7, 236-239, 241, 432. Gunabhadra, p. XII-XIII. Gupta, p. 5, 246, 308, 337, 346-48, 352-53. Guthaniraya, p. 126, 132, Gṛdhrakūṭa, p. 357. Grhapati, p. 301. Godani, p. 82. Gopali, p. 246. Gopāla, p. 308. Goradhagiri, p. 94.

Ghosa, p. 107-08, 197. Ghosila, p. 74.

Gautama, p. 317, 326.

Cakravartin, p. 8, 61, 63-64, 66, 76, 102, 110, 112-114, 152-53, 155-56, 171, 179, 229, 300. Cakravāla parvata, p. 135-136, 146. Caņdaka, p. 397. Candagirika, p. 236-37, 241. candala, p. 6, 245-46, 261, 271-73, 287-88; 385-86, 388-89. candali, p. 7, 261, 308. Candaçoka, p. 236. candana, p. 330, 342. Candragupta, p. 229. Camasa, p. 51. Campā, p. 71, 104-05. Camparņa, p. 104. Campala, p. 229. cintamaņi, p. 186, 188, 194, 410, 421. cīvara, p. 418. Cunda, p. 123. caitya, p. 103, 114, 329. Caitya-avadāna, p. 195.

Chandaka, p. 254, 432. Channa, p. 69-71, 86-87, 89.

jambu, p. 253, 365. Jambudvīpa, p. 28, 37, 82, 86, 106, 146, 178, 183, 215, 218, 228, 243-45, 248, 250, 260, 269, 290, 296, 298, 300-01, 314-315, 363, 375, 396, 400, 402, 404, 406-08, 418. Jaya, p. 226-27. Jātaka, p. VIII, IX, 61, 75, 80, 132, 214, 368. Jita (?), p. 47. Jitendriya (?), p. 47. Jīvaka, p. 107. Jetavana, p. 65, 73, 80, 188, 257. Jyotidarça (?), p. 47.

\*Thițika, p. 369.

Takṣaçilū, p. 93, 104, 106-107, 221, 232, 243-44, 267, 283-84, 286-87, 293, 386. Tāmasavana, p. 263.

Tamralipti; p. 104.

Tāranātha, p. 47, 51, 53, 66, 99, 100-05, 113, 115-117, 188, 190, 192-95, 206. tāla, p. 300. Tişyarakşitā, p. 261-62, 283, 285-86, 289, 292-293. Tukhāra, p. 101, 162, 400-Tulakuçi, p. 229. Tuṣāra, p. 400. Tușita, p. 203. tula, p. 250. Trāyastrimça, p. 256, 265, 329, 340, 352. Tripitaka, p. XI, 172, 183, 214, 403.

Theragatha, p. 75, 79-80.

Dadhimukha (?), p. 407. Damstrā-nivāsin, p. 90, 305, darbha, p. 115. Daçabala, p. 28, 31, 37, 42, 241, 255, 316, 356. danapati, p. 187, 240, 267, 319, 337, 340, 342, 345, 373, 377, 383, 398, 417, 433. Divyāvadāna, p. XIII-XV, 14, 17, 55-6, 58, 60, 74, 76, 84, 86, 109, 112, 114-16, 120, 122, 126, 159-60, 188, 190, 225, . 227-30, 233, 235-37, 245-51, 253-56, 258, 261, 263-64, 266-67, 270, 275, 278-79, 281-82, 285, 287, 291-94, 296-98, 300-01, 305, 307-09, 311, 346, 347, 349, 355, 357-60, 363, 421, 433. dināra, p. XIV, 134, 278. Dīrgha-āgama, p. 135-37, , 171. duskrta, p. 324-25. drsti, p. 297, 302, 313, 316, deva, p. 36, 206, 209, 228, 233-34, 240, 247-48, 252, 254, 256, 273-74, 283, 300, 312-14, 324, 329-30, 332-33, 340, 352, 355-358, 362, 365, 385, 398, 399, 402, 405-06, 408, 412. Devadata-sutra, p. 122, 125-26, 237. Devaraksita, p. 371-72, devarāja, p. 162, 165, 167, 168, 399, 409. devaloka, p. 139-40. Devātideva, p. 253. Drona, p. 242. Dvāvimçati-avadāna, р. 189. dvīpa, p. 103.

Dhanagupta, p. 347. Dhanigupta (?), p. 347. Dharma p. 13, 20, 33-34, 40, 147-48, 174, 259, 323, 405, 408... dharma, p. 376. dharmakāya, p. 359, 408. Dharmanandi, p. 106. Dharma pada, p. 74, 319, Dharma pitaka, p. 71-72. Dharmarāja, p. 303. Dharmavardhana, p. 281. Dharma vivardhana, p. 106, 108-09, 111, 118, 202, 281. Dharma-çakra-pravartana -sutra, p. 31. dhātu, p. 413. Dhītika, p. 19, 47-8, 51, 53, 327, 369, 397-98. dhutānga, p. 70, 182. dhuta, p. 258. Dhṛtaka, p. 369. Dhṛtarāṣṭra, p. 313, 399. Dhrtimukha (?), p. 407. dhyana, p. 82, 221, 246, 253, 258, 262, 308-09, 311, 317-18, 345, 353, 363-64, 370, 373, 379, 384-85, 388, 390-93, 395-96, 404, 408.

Nața, p. 309, 337, 346. Nata-Bhata, p. 3, 5, 22, 50, 309, 353, 364, 367, 370, 373, 375, 377-78, 397. Natabhatika, p. 309. Națabhați[ka], p. 246-47. Nața-Bhațīya, p. 345-46. Nanda, p. 229, 257. Nandaba[la], p. 254. Nanda, p. 208-10, 212, 254. Nandimitra, p. 178, 180. Nandivardhana, p. 7. narendra, p. 267. naga, p. 6, 102-04, 112-13, 189, 193-95, 278, 405. Nagadutapresana, p. 100. Nāgārjuna, p. 163-64. nidāna, p. 371. Niraya-sūtra, p. 123-28, 130-31, 133. Nirgrantha, p. 278. nirgranthaputra, p.278-79. nirvaņa, p. 13, 29, 35-6, 38, 44, 57, 77, 79, 86, 108, 168, 183, 196, 199-201, 203, 205, 213, 215, 218, 222, 227, 240, 249, 256, 265, 273, 275, 294, 308-10, 312-18, 320-21, 323-4, 326, 328-34, 336-342, 344-46, 351-53, 357, 359, 361-2, 368-9, 398, 399. Nirvāņa-sūtra, p. 71. nirvṛti, p. 317, 364. niḥsattva, p. 274. Nemita, p. 104.

pañcavarga, p. 404. pañcavarşa, p. 101, 116, 117, 262, 267, 269, 329, 334-35, 371-72, 374, 404, 424. patta, p. 433. pattika, p. 368. pandita, p. 147, 206. Patanjali, p. 91, 166-67. padma, p. 340. Padmavati, p. 281, 292. parinirvi(na, p. 26, 84, 92, 157, 163, 165, 168-70, 172, 174-75, 180-81, 205, 213, 311, 338-39, 344. Parinirvitoa-sutra, p. 45, 49, 61-2, 71, 121, 142, 165, parigad, p. 317, 353, 398. pallava, p. 100-01. Pahlaya, p. 162, 400-01, 433, Pajaliputra, p. 9, 10, 59, 62, 64, 68-9, 88-9, 94-6, 99, 104-05, 111-12, 117, 120, 127, 228-29, 231-234, 237, 240, 247-48, 263, 276, 278, 290, 402, 408. Papini, p. 167. patra, p. 175, 256, 357. Patheyya, p. 68. pada, p. 43, 259. Papigha, p. 358, pămenkula, p. 169-70, 274, 276, 331, Рапроприявания, р. 55, 58, 225, 308,

225, 308.
pitramita, p. 207.
Pavariya, p. 73.
Pavariyaka-arama, p. 73.
pinda, p. 78.
Pindola Bhāradvaja,
p. 60, 69, 75-88, 99, 114,
116, 118, 168, 172, 176,
182, 188, 191-92, 205,
208-211, 213, 264-65,
422, 433.
Pingala Vatsajīva, p. 230,
pitaka, p. 33, 314, 335.
pitrloka, p. 139-40.

Pippala, p. 319, 332.

Pilingavatsa, p. 230.

Piyadasi, p. 199.

piçaca, p. 384,

punyakşetra, p. 227, 371, 406. Punyayardhana, p. 278. pundarīka, p. 840. Pundayardhana, p. 84-85, Puringa, p. 18, 44, 69. Purana (textes), p. 90, 92. ригиза, р. 376. Parna, p. 28-29, 31, 37-39, 315, Purnamaitrayaniputra, p. 20. Purpavardhana(?), p. 84, Paşyadharman, p. 301. Pugyamitra, p. 56, 59-60, 90-1, 93-6, 166-67, 175, 182, 301-05, 307. Pugyayarman, p. 90, 301, prthagjana, p. 366, 372. Pṛtliivipradana, p. 100. pranidhijaana, p. 323, 327, 433, Prajapati, p. 253. prajaa, p. 28, 239. Pratapana, p. 78. pratidocantya, p. 325. pratimoksa, p. 183, 214, pratycka-buddha, p. 181, 265, 279-80, 291, 309-811, 348-44, 368. Pradyota, p. 74. Prasonajit, p. 74, 229. prayageittiya, p. 325.

Bagala, p. 51.
bala, p. 323.
bahuçruta, p. 21-2, 52,
183, 185, 316, 319, 343,
371.
bahuçrutaparamita,
p. 183, 407.
bala, p. 147.
Balapandita sutra, p. 120-

130, 132-33, 135, 137,

prota, p. 134, 221, 272,

358.

141-42, 144, 147, 149-151, 159-60, 237. Bindusára, p. 104. Bimbisara, p. 74, 229, 421. Buddhacarita, p. 15, 325. Buddhaghoga, p. 109, 279, buddhasmṛti, p. 266. buddhanusmrti, p. 348. Brhatkatha, p. 101. Bodhisattva-pitaka, p. 100. Bodhisattva Mahisattva, u. 207. bodhyanga, p. 323. Brahma, p. 300, 356-57. Brahmargi, p. 11, brahmacarin, p. 328, 342, 398. brahmacaryii, p. 280. Brahmana p. 148-49.

Bhaja, p. 309, 337, 346, bhadanta, p. 197, 206, 335. bhadrakalpa p. 207. Bhadramukha, p. 299, Bhadrayndha, p. 236. Bhabra, p. 198, 199. bhikgu, p. 4-5, 107, 182, 198, 207-10, 212, 225, 237, 250, 279, 293, 299, 302, 315-16, 319, 320, 321, 324-26, 335-36, 340, 848, 846, 868, 866, 867, 359, 365. bhikgupt, p. 198, 207, 210, 212, 266, 372-73, Bhosnjyn-vastu, p. 77, 80,

Magadha, p. 36, 313.

Magadha, p. 6-7, 10, 16, 18, 52, 72, 87, 90, 93-94, 96, 104-05, 109, 117-118, 128, 130, 151, 167, 210, 303, 316.

Mangakogha, p. 306, 307.

mani, p. 330, 421.

manivarman, p. 421.

Mathura, p. VII, 2-10, 12-14, 16, 22-23, 50-53, 56, 59, 60, 62, 64-7, 72-3,

75-6, 88-9, 94-7, 99, 105, | 117-18, 127, 130, 137, 138, 144, 157, 161-62, 167, 172, 182, 185, 196, 246, 308-09, 312, 327, 337, 343, 346, 348-49, 352-54. 362-63, 365, 369-70, 375-76, 378, 380-381, 383-93, 396-97, Madhyadeça, p. VIII. 2. 15, 18, 199, 401. Madhyama-figama, p. 57, 121, 123, 129, 159, 171, 306. Madhyantika, p. 2-3, 5, 46-7, 49-53, 61, 101, 311, 327, 339-42, 345, Manavadharmaçästra, p. XII, 149. manas, p. 148-49. manaskära, p. 377. mandara, p. 221, 354. mandara, p. 330, 332-33, marn, p. 113. Malaya, p. 355. malla, p. 32, 233, 401. mahallaka, p. 21, 343, 345. 366-67, Mahākāla, p. 111, 114. mahátmya, p. 8. Mahakaqyapa (voir Kâqyapa), p. 16, 22-3, 26, 30-1, 33, 44, 46-8, 51, 53, 69, 163, 167-73, 179, 180, 182, 311-12, 314, 316, 318, 321, 327, 330, 4 333, 335-36, 360, 368. Mahadana, p. 402. Mahädeva, p. 127. Mahanama, p. 109, mahápuru<sub>z</sub>a, p. 226. Maha-Prajapati, p. 173. Mahii-prajñii-paramitiiçãstra, p. 26, 215. Mahabhadanta, p. 206. Mahabhārata, p. 144. Mahāmaņdala, p. 229. Mahāmāyā (voir Māyā), p. 408-09. Mahāmāyā-sūtra, p. 162-164, 175. PRZYLUSKI, La Légende de l'Empereur Açoka

Mahāmaudgalyāyana, p. 23, 81, 83-4, 208-09, 211-12, 257-58, 335-36, 360, 368, 407, Mahāyāna, p. 100, 181, 214. Mahāvana, p. 263. Mahävarga, p. 123. Mahāvihāra, p. 109. Mahāvyutpatti, p. 274. Mahasatipatthäna. p. 57. Mahāsāṃghika, p. 45-49. Mahāsapnipāta-sutra, (Nanjio 61), p. 174, Mahäsena, p. 401. Mahismati (?), p. 68. Mahiqāsaka, p. 210-12. Mahendra, p. 51. Mahendrasena, p. 401. Mahegyara, p. 356, 414-418. mahoraga, p. 187. Makandika-avadāna, p. 74. magadhi. p. 72. Mātanga, p. 261-62. Mätangi, p. 261. Matrka, p. 22, 214, 322, 327. Mätrka pijaka, p. 322-23. Māyā (voir Mahāmāyā), p. 252. Māra, p. 8, 156-58, 255, 325, 348, 354-57, 359-362, 408. Märga-varga, p. 57. Mālavikāgnimitra. p. 93. Mihirakula, p. 175. Munda, p. 229. 🖟 Mudgalaputra, p. 20. 1 Muni, p. 225. Munihata, p. 307. Mula-Sarvāstivādin, p. 14. 23, 68, 71, 142. Maitreya, p. 169-72, 178-. 179, 181, 205-07, 332-334. Maurya, p. 9-10, 19, 62, 68, 77, 90, 95, 117, 144, 304. · mauli, p. 433.

yakşa, p. 3, 4, 23, 66, 90, 91, 112-13, 179, 243, 247, 278, 282, 303-05, 382, 405, 407-08. Yama, p. 120, 125, 129, 136, 139-41, 149, 151-153, 155, 215-16. Yamuna, p. 10, 15-6, 96, 128, 400. Yavana, p. 91, 107. Yavana (roi), p. 162, 400, Yaças (sthavira), p. 51, 53, 60-65, 76, 87-8, 96, 99, 103, 105, 108-09, 114-15, 118, 187, 189, 191-92, 244-46, 264, 268, 273, 282, 288, 299, 415, 416, 420-23. Yaças, p. 109, 188, 218. 419. Yasa, p. 16, 51-2, 68. Yugamdhara, p. 315. yogin, p. 200. yojana, p. 112, 178, 246. raksas, p. 415. Ratnakuta, p. 104. Ratna-avadāna-mālā. թ. 188-89. Rājagrha, p. 16, 26, 32, 33, 71, 74, 81-2, 84-5.

94, 208, 212, 225, 242, 265-66, 316, 318, 328, 330, 338. Rādhagupta, p. 226, 231, 234, 236, 266-7, 276, 297, 300-01, 4 . . . \*Rādhigupta, p. 433. Rāmagrāma, p. 92, 102. 242. Rāstrapala, p. 306. Rāhula, p. 168, 172. Rudrāyaņa, p. 421. Rurumunda, p. 246. rupa. p. 238. rupakāya, p. 359. Revata, p. S. 7, 265, 306.

Roruka, p. 421.

lākķā, p. 234. lākṣā grha. p. 241. Licchavi, p. 80, 340. Lumbini, p. 251.

Vakkula, p. 23, 258, 432. уајга. р. 247, 291. Vajracchedikā, p. 174. Vajrapāņi, p. 3-5, 64, 396. Vatkula, p. 258. Vatsa. p. 69, 71-2, 75, 86, 89.

Vatsaputra, p. 20. Varuna, p. 140, 145, 152. 155, 356. vaçitä, p. 28. Vасата, р. 62. Vasumitra, p. 206. Vastram, p. 189. vác, p. 148-43. váram, p. 433. Varāņasī. p. 30, 71, 293, 321, 343.

Vasabhagāmika, p. 68.

Vasavagrāma, p. 68.

Vasavadattā, p. 349-52. Vijaya, p. 226-27. Vidiça, p. 94-5, 110-11. Videha, p. 10, 275. Vinaya, p. 13, 20-3, 33-4. 48, 80-1, 169, 182, 184, 192, 197, 295, 210, 214. 322, 326, 393, 405, 408.

Vinayadhara, p. 322. Vinaya-pitaka. p. 22, 71. 72, 100, 322, Vinaya-vibl.sya. p. 198. Vindusara, p. 229-30, 232,

231. Vindhya, p. 72, 103. vipagyana, p. 5. Vipagyin (buddha), p.375. vibha;ā, p. IX, 16, 197. 215.

Vimbassra, p. 229, 254, 256, 262. Virudhaka, p. 313, 400. Virupakea, p. 313, 400.

virya, p. 377. vigaya, p. 273.

vina. p. 290.

Vitagoka, p. XIV, 54-5, 58, 60, 99, 112, 115, 230, 270. Vrji. p. 45, 52, 62-8, 68, 96, 191, 317.

Vrjiputra. p. 27, 317-18. vrddhäsana, p. 76. Vrgagena, p. 301. Vrhaepati, p. 391. Veda. p. 414. Vaitarani, p. 132.

Vaidehi, p. 318.

vaipulya-sutra, p. 18. Vaiçālī, p. 10, 16, 52-3, 62, 68,71,80,96,105,338-40. Vaiçramana, p. 165. 313, 356, 400.

gaka, p. 15, 182. Cakra, p. 165, 167, 331. Çakradevânëmindra, p. 312-14, 329-39, 332, 330, 356. Çakradevendra, p. 168,

Caka, p. 162, 499-91.

Cankha, p. 171, 179. çamatha, p. 5. çarīra. p. 228, 313, 329-330, 332. 340, 344, 369. Çakala, p. 93-4, 302, 305. Çakya, p. 253.

241, 254, 256-57, 312.

Çakyaputra, p. 16, 271-273, 407. Çakyamuni, p. XV, 4, 13, 44, 70, 73-5, 77, 91-2,

153, 156-57, 165, 169-171, 174-75, 180, 187-88, 205, 334, 353. Çāgala. p. 302. çaya, p. 328, 335, 343-41,

Çäyakaväsin, p. 329. Çanavasa, p. 3, 5, 8, 16, · 21-2, 45-53, 61, 101,

264.

112,327-29,334-35,337, 312-16, 33%, 352-53, 363-61, 366-69, 398. Çanavarika, p. 51.

Çânavasîn, p. 329. Çanavəsu, y. 328. Cünika, p. 5, 47. Çatavahana, p. 163.

Çanakavasin, p. 329. Căriputra, p. 20, 23, 168. 179, 257, 385-86, 369,

368. 407. : Çáriputrapariprochä, p. 168, 171-72. vaidurya, p. 178, 242, 262. – çasanakarnadhärah, p.248. çüstra, p. 15, 25, 196, 210.

çikşəpada, p. 325. giriea, p. 26, 28, 37, 253, 315. Cinya, p. 403.

çîla, p. 21. çīlajina (?), p. 343, 431. çîladhara, p. 21, 181. Qunga, p. 90, 94, 176. quddhaqiladhara. p. 21.

343. Çuddhāvasa. p. 386, 389. Çuddhodana, p. 253-54.

Gura. p. 369. Çurasena, p. 72. çaikta, p. 371, 373-74. Çairi:aka, p. 263. Çobhë. p. 294.

çramaya, p. XI, XIII, 91, 115-16, 170, 182, 187, 200, 206, 212, 221, 270-73, 279, 302-03, 326, 334, 395, 401, 407, 415. çrəmayera, p.60. 115, 187, 192, 212-13, 220, 268,

Gravaka, p. 116, 168, 172, 173, 208-03, 211, 214, 291, 315, 318, 320, 368. Gravaka-pitaka, p. 100-01, 103-65.

416-18.

269, 365, 387, 413-14.

Cravasti, p. 10, 65, 71, 74. 84, 96, 208, 265. Grigupta, p. 196, 209.

Grughna, p. 51, 68. gruta, p. 21. creathin, p. 73.

erotäpatti, p. 196, erotäpanna, p. 108, 201, 238, 256, 264, 289, 352, 362, 372, 376, 385, 388-390, 393, 397, 412, 418.

sakrdägämin, p. 264, 289, 362, 372, 390, 397, satkäya drsti, p. 376. Saddharma-pundarika. p. 127. saptaratna, p. 341. Saphala, p. 229. samadhi, p. 82, 323, 326. 340, 345, 367-68, 374, 379, Samudra, p. 60, 115, 118, 131, 141, 154-57, 192, 237. ramyakpradhana, p. 323. Samyuktagama, p. XIII. 17, 55, 57, 75, 100, 102, Samyukta nikāya, p. 317. samyojana, p. 239, 323. Sankaeya, p. 68, 84, 266. sangha, p. 28, 33, 41, 69, 101, 117, 188-89, 250, 262, 266-69, 273, 280, 299-302, 314, 320, 324, 328, 334, 345-46, 373, 377-78, 387-88, 395,401, 404-07, 411, 415-16, 418, 420-22, 421,

Sanghayarman, p. XI, XII, sanghāji, p. 169-70, 334, Sanpadi, p. 297, 301, sanpsāra, p. 29, 201, sanpskāra, p. 332, Sarvakāma, p. 51-53,

Sanghabhara (?), p. XI-

Sanghapala, p. XI.

XIII.

Sanghabhaja, p. XI.

Sarvamitra, p. 266. Sarvāstivāda-vinayavibhāṣā, p. 197. Sarvastivādin, p.VIII, 13.

14, 23, 34-5, 46, 48-49, 51-3, 71-3, 80, 82, 89, 96, 100, 111, 118-19, 121, 126-30, 137, 147,

171, 174, 184-85, 197, 198, 202.

Sahajāti, p. 68. Sahamandala, p. 229. Sahali, p. 229.

Sākala, p. 302.

Sāketa, p. 71. Sagara, p. 242, 329, 340.

Sala, p. 312.

Simbaliyana, p. 132, 135, siqhanada, p. 264, 302.

simbāsana, p. 317. Sukhadatta, p. 270.

Sugata, p. 114.

Sugandha, p. 186.

Sugandhi, p. 186-87. Sugatra (?), p. 218.

Sughna (?), p. 371.

Sujāta (?), p. 410. Sudatta, p. 286, 301, 322.

Sudargana, p. 47, 396-97, Sudhana (?), p. 403.

Sudhara, p. 183.

Sunihita, p. 307.

Suprabuddha, p. 216, 218, 220-21.

Subhadra, p. 61, 339. Subhuti, p. 360.

Sumanas, p. 108, 118,

Sumagadha, p. 84, 266. Sumeru, p. 315, 350, 355-

356, 361.

Suradhra, p. 403, 406, suvarņa, p. 23.

Susima, p. 229, 233-35.

sutra, p. VII. 11-2, 20, 23, 25, 32-33, 48, 214, 319, 320, 327, 371, 393, 403. Sutra-piṭaka, p. 22, 100, 319.

Satrālaņkāra, p. XIV, 15, 55-56, 107-09, 186-91, 196-97.

Surasena, p. 16, 18, 128, 151.

skandha, p. 273, 290, 371, 376, 413.

stupa, p. 8, 55, 65, 92, 218, 241-45, 249, 251, 252, 255-57, 259-60, 269, 273, 281, 294-95,

301-02, 329, 337, 340, 342, 369, 398, 401, 409, 8thavira, p.V, 23, 34, 46, 48-9, 52, 68, 71-3, 78-

80, 110-11, 118-19, 126-130, 137, 142, 147, 171,

182, 184, 202. sthavira, p. 64, 76, 113, 196, 245-46, 264-65, 267-

268, 282, 288, 299, 316, 320, 324, 407, 416.

Sthūlakoṣṭhaka, p. 306. snāna-kumbha, p. 413. sphaṭika, p. 355.

smṛtyupasthāna, p. 57-8, 323,

Smṛtyupasthāna-sūtra, p. 57. Srughna (?), p. 371.

Srughna (?), p. 371. svarga, p. 199. Svaça, p. 233.

Hāthigumphā, p. 91, 94. Himalaya, p. 103, 106, 118, 145-46. Hiranyapāni, p. 188. Hīnayāna, p. 100.

# IV

# Index des mots palis

Aggalapura, p. 68. Anguttara-nikāya, p. 125, 129, 136, 148, 150, 208. Aithakatha, p. 73-74, 80. Atthakathā-Mahāvamsa. p. 109. Anulä, p. 202. Anotatta, p. 113. Apadana, p. 186. Arahat, p. 117. Ahoganga, p. 16, 68, 112.

Udāna, p. 79, 80. Udumbara p. 68. Uppalavānnikā (?), p. 266.

alavālaka, p. 433.

Kannakujja, p. 68. Kathāvatthu, p. 117. Kālasutta, p. 134. Kukkulaniraya, p. 132. Kosambī, p. 68-71, 73, 75, 95.

Ghosita, p. 73. Ghosita-ārāma, p. 69-71. 73-75.

Candavajjī, p. 46. Cula-Sugandha, p. 186. Cullavagga, p. 1, 10, 13, 16, 19, 21-2, 24, 35, 44, 51-2, 68-9, 83, 89, 95, 105, 174.

Jambudipa, p. 116.

Tapana, p. 134-35. Tika nipāta, p. 129. Tissa, p. 279.

Tissametteya, p. 171. Tissa-Moggaliputta, p. 46, 110-12, 117, 119, 279. thera, p. 193. Theragatha, p. 306, 317. Thullakotthaka, p. 306. Dasaka, p. 46-8. Dāsabala, p. 47. Dīgha-nikāya, p. 57, 171. Dipayamsa, p. 45-6, 49, 109, 111, 116-17, 127, 193, 202-03.

Devaduta sutta, p. 127-30, 132-33, 135-37, 141, 149, 151, 202-03.

Dhamma, p. 21-2. Dhammapada, p. 73-74, 79-80, 148.

Nigrodha (samanera), p. 111, 193. niraya, p. 133, 135-37. Patapana, p. 134-35. Pārāyaņa, p 171. Petavatthu, p. 202.

Balapandita-sutta, p. 202, 203. bhikkhu, p. 16, 70, 116. bhikkhunī, p. 116.

Majjhimanikāya, p. 57, 121, 125, 127, 129, 133, 147, 149, 159, 171, 237, 306. Mahaniraya, p. 132-33.

Mahāparinibbana, p. 62, 71.

Mahayamsa, p. 109-17, 119, 193. Mahāvīci, p. 134. Mahāsudassana suttanta, p. 71.

Mahinda, p. 111, 117, 202,

Mātangajātaka, p. 80. Milinda pañho, p. 79.

Rajagaha, p. 71, 83. Roruya, p. 134.

Vajjiputta, p. 317. Vimānavatthu, p. 202. Velāma, p. 356. Vesali, p. 68.

Samyutta-nikāya, p. 75, 136. Samkassa, p. 68.

Samkiccajūtaka, p. 134-35, Samghamittā, p. 117.

Samghata, p. 134. Saccasamyutta, p. 202. Saŭjīva, p. 134. Satipatthana-sutta, p. 57. Sabbakāmī, p. 51. samana, p. 193.

samanøra, p. 111, 193. Samanta-Pāsādikā, p. 109, 193.

Sāņavāsī, p. 16, 51, 95. Sāvatthi, p. 71.

Siggaya, p. 46. Sirīsa, p. 26, 28, 37. Suttanipata, p. 70, 171. Sutta-vibhanga, p. 46,193.

Sonaka, p. 46. Soreyya, p. 68.

# Index des mots iraniens

Aŭra Mainyu, p. 150, 155, 158, 176, aŝa, p. 150, aŝomaoja, p. 150, Ahura, p. 141, 151, 155, 176, Ahurmaad, p. 144.

UxSyat-orota, p. 180-81. UxSyat-nomah, p. 180-81.

Korošaspa, p. 178.

Cinvat, p. 143, 178, Dinkard, p. 177-78, 180, druj. p. 141, 146, 153, Rahman Valt. p. 177, 180

Bahman Yast, p. 177, 180, Biurasp, p. 144.

Bundahiš, p. 142, 144-45, 147, 177-78. Barozi savang, p. 144.

fravaši, p. 178.

Yasna, p. 142, 147, 150

Yašt, p. 150, 176-77. Yima, p. 141, 147, 177.

Saošyant, p. 176-81. saošyant, p. 176.

Zarabuštra, p. 177, 180,

Hara Borozaiti, p. 145. Hātōxt-Nask, p. 150-51. humata, p. 150. huxta, p. 150. hvaršta, p. 150. A-cha-lo, p. 372.

#### VI

## Index des mots chinois

383, 385-97, 399.

p. XII, 17, 19, 22, 35

A-yu-wang-tchouan,

A-che-po-kiu-to, p. 347. A-chö-che, p. 229, 318. a-chö-li. p. 347, 378. A-kia-ni-tch'a, p. 265. A-jo Kino-tch'en-jou, p. 321. a-lan-jo, p. 246. A-lan Kia-lo, p. 254. a-na-han, p. 390. An-k'ia-t'o, p. 407. an-lo, p. 252, 296. an-lo-mo-lei, p. 296 an-mo-lei, p. 296. A-na-liu, p. 314. A-nan, p. 259. A-neou, p. 263. A-neou-leou-to, p. 314. A-p'i-lo, p. 285. A-p'i-t'an, p. 327. A-po-ki-to, p. 347. A-po-lo-lo, p. 245. A-po-t'o-na, p. 214. А-ро-ро, р. 245. a-seng-k'i, p. 408. a-sicou-lo, p. 262, 358. A-so-t'o, p. 372. A-ssen-to, p. 253. A-yu-wang-king, p. XII, 17, 19, 35 et saiv., 54, 58, 66-67, 84, 99, 122, 126, 165-66, 168-71, 174, 201-225, 227, 229-30, 233, 235-37, 241, 243, 245-251, 254-56, 258, 263, 261, 266-68, 70, 275, 278-79, 281-82, 284-85, 287, 291-94, 296-298, 300-03,305,307-09,311-318, 320-21, 323, 327, 220-21. 331-35. 342, 346, 47, 349, 352-53, 355-

et suiv., 53-54, 58, 66-67, 84-86, 98, 120, 122, 123, 130-31, 154, 162-66, 168, 170-72, 174, 183, 201, 185-88, 190-97, 212-13, 225, 233, 237, 245-46, 249-50, 258, 264, 270, 275, 284, 293-94, 296-98, 301-02, 305, 307, 309, 311, 313-14, 323, 327, 346-47, 349, 352, 353. 355, 363-64, 369, 374, 395, 397, 399-400, 425. A-yu-wang-tseu-Fa-yihoai-mou-yin-yuanking, p. 106. Cha-ko-lo, p. 302. cha-mi, p. 268. chang-na, p. 328. Chang-na-ho-sieou, p. 309, 328. Che-cha, p. 403. Che-kao, p. 26. Che-kin, p. 400. Che-kiu, p. 400. Che-li-che, p. 314. Che-mo-leon, p. 297, 301. cheng, p. 242. cheng-kiai, p. 343. Chen-p'o-sa-louen, p. 138. Cheon-lo, p. 360. Che-song-liu, p. 23-4, 82. Che-t'i-honan-yin, p. 312. Chö-ka-lo, p. 302. Chö-k'ia-lo, p. 302. Hiong-nou, p. 163.

357, 359-60, 362-66, 369chö-li, p. 313. 371, 374, 376-78, 380-Chö-li, p. 263. Chö-li-cha, p. 268. Chö-li-fou, p. 257. Chö-na-p'o-sseu, p. 328. Chou-p'o, p. 294, Chou-t'eou-t'an, p. 253. Chou-t'i-t'o-so, p. 47. Eul-mo-t'i, p. 297, 298. Eul-mo-lieou, p. 301. Fa-k'in, p. XI-XIII, 434. Fa-hien, p. 21, 120. Fan-tche, p. 245. Fa-yi, p. 106. Fen-na-po-t'o-na, p. 278. Fen-pie-kong-tö-louen, p. 6, 57-8, 173, 215. fen-t'o-li, p. 340. feou-t'ou, p. 243. Fo-chouo-fen-pie-pou-cheking, (Nanjio 930), p. 198. Fo-chouo pou-che-king, (Nanjio 810), p. 198. Fo-chouo-yeou-p'o-sai-oukiai-siang-king, (Nanjio 1114), p. 198. Foč kouč ki, p. 242. Fo-pan-ni-yuan-king, p. 71. Fou-cha-mi-to-lo, p. 301. Fou-cha-po-mo, p. 301. Fou-chö-mo, p. 301. Fou-fa-tsang-yin-yuanking, p. 48-50, 432. Fou-na, p. 315. Fou-nan, p. XI. Fou-na-p'an-ta, p. 278.

Hinan-Tsang, p. 65, 120, 182, 206, 286, 302, 306, 307, hoschang, p. 317, hon, p. 426, Hou, p. 265, Houskino, p. 241, Houslan-Cou, p. 5.

I-k'iastou, p. 197. islan, p. 360.

jeneyu, p. 427.

Kan-chii-na-mo-lo, p. 282. Kaosseng-tchouan, p. X1. kang-wei, p. 299. Keon-chü-t'o-ko, p. 303. keon-won-t'eon, p. 340. kinscha, p. 254. Liast'an, p. 264, 359. Kin-lo-ho, p. 386-87, K'ia-cha, p. 233, 432. K'in-che, p. 233. Kia-fan-po-t'i, p. 314. K'iz-fan-po-t'i, p. 314. Kia-lan-r'o, p. 225, 322. Kia-h, p. 255. Kia-lo, p. 255. Kin-lo-kin-souen-ta, p. 294. Kin-lo-Licousts ouen-ta, p. 294 Kraostch'en-jou, p. 321. Kia-p'i-lo, p. 252. Kia-ye, p. 258. K'ai yuan che kiao lon. p. XI-XII. ki-che, p. 377. K'i-che-yin-pen-king, (Nanjio 549), p. 136. K'i-che-king, (Nanjio 550), p. 136. K'i-chö-kiue, p. 357. kie-mo, p. 328. kien-tch'ouei, p. 267. kieou-na-lo, p. 282. Kieou-pi-lo, p. 313. K'ien-to-lo, p. 283, 432. K'ien-t'o-mo-lo, p. 403. K'ien-t'o-wei, p. 245.

K'i-ho-t'i, p. 301. Ki-li, p. 236. Ki-li-chö, p. 301-05. K'i-li-ko, p. 236. king. p. 28, 33. King-liu-i-siang. (Nanjio 1473), p. XI, 132. Kin-mi-chö, p. 303, 305. Ki-pin, p. 214, 245, 263, 311, 339-42, 363-64, 366, 368, 396. Ki-to, p. 346. K'i-to, p. 47. Kiu-chan-mi, p. 401. Kiu-che-na. p. 256, 311. Kiu-chö-mi. p. 401. Kiu-chö-t'o-ko, p. 305-06. Kinesto, p. 246. kiu-na-lo, p. 282. kiu-tche-lo, p. 409. Kiu-t'i, p. 346. kong-kieou-mo, p. 342. kong-tch'a-mo, p. 312. ko-t'an-po, p. 359. ko-t'an-p'o, թ. 264.

Kon-ton, p. 296. li, p. 278. licou-li, p. 178, 242. Licou-tchouan, p. 51. Licou tou tsi king, p.286. Lien-houa-mion-king. p. 15. Lin-meou-ni, p. 251. Li-tch'ö, p. 340, 433. Li-yue, p. 263. lo-k'o. p. 241. lo-tch'a, p. 234, 415. : Lou-k'ieou-na, p. 371. Lo-yang, p. XI. man-t'o-lo, p. 330, 354. Ma-tö-lo-k'ia, p. 322. Mi-lo, p. 331. mo-kie, p. 313. Ma-hi-cheou-lo, p. 356, mo-ho-lo, p. 343, 366.

Mo-ho-mo-ye, p. 408.

Kouang-siu, p. 427.

kouan-kieou-mo, p. 342.

mo-ho-p'o-na, p. 263.

Mo-k'ia-t'i, p. 303.

Mo-li, p. 355.

Mo-lo-ye, p. 355.

Mong-kie-li, p. 306.

Mo-teng-k'ia, p. 261.

Mo-t'ien-ti, p. 311.

Mo-t'ou-lo, p. 246.

Mou-kien-lien, p. 257.

Mo-ye, p. 252.

Mo-yin-t'o-lo-si-na, p.401.

Na-lo, p. 309, 337.

Na-lo-po-li, p. 246.

Na-lo-po-li-tch'a, p. 433.

Na-lo-po-tch'a, p. 309.

Nau-t'o, p. 229, 254 (Nau-dā), 257 (Nanda).

Nau-t'o-po, p. 254.

Nei tion lou, p. XII.

Ni-k'ien-t'o, p. 278.

Ou-tch'ang, p. 245. Ou-t'ien-che-king, p. 122. Ou-yue-ki, p. 186.

pan-chö-yu-chö. p. 262.

Past'i, p. \$1-2, 208-12.

P'ei wen yun fou p. 239. P'i-cha-men, p. 313, 356. 100. p'i-chö-chö, p. 384. P'i-lan, p. 356. Pi-leou-le, p. 400. P'i-leou-loi, p. 313. P'i-leou-po-tch'a, p. 313. P'i-li-che, p. 317. P'i-li-cha-ssou-na, p. 301. P'i-li-che-fou-to, p. 317. P'i-li-ho-po-ti, p. 301. P'i-licou-po-tch'a, p. 313. Pi-licou-to, p. 313. P'i-ni, p. 322, 408. P'i-ni-mou-king, p. 173-75. Pin-kia-lo-po-so, p. 230. Pin-ling-k'ia-p'o-so, p. 230. P'i-ni-mou-louen, p. 197. P'in-p'o-so-lo, p. 229. Pin-t'eou-lou, p. 422.

Pin-thou-lou-tou-lo-cho | Siu-che-mo, p. 229. wei yeou-t'o-yen wang \Siu-chö-to, p. 410-11. chono fa yuan king, i Nanjio 1347), p. 75, Pin-t'cou-lou Po-lo-teoup'a-chö, p. 264. Pin-t'cou-so-lo, p. 229. Pi-po-lo, p. 319. I'i-p'o-che, p. 375. P'i-t'i, p. 275. Pi-t'i-hi, p. 318. Pi-to, p. 343. Pi-to-chou-ko, p. 270. Po-cho-po-t'i, p. 253. P'o-chö-fou-to, p. 317. Po-kiu-lo, p. 258. P'o-kiu-lo, p. 258. P'o-leou-na, p. 356. Podi, p. 309, 337. p'o-li, p. 355. Pa-li-chö, p. 317. Pa-la-nai, p. 293, 343, Po-lo-p'o, p. 400. po-lo-t'i-mou-tch'a, p. 407. po-lo-t'i-t'i-cho-ni, p. 325. Po-la-yeon, p. 100. Po-mo-p'o-ti, p. 281. Po-nan-t'o, p. 257. P'o-siu-ta-to, p. 349. l"o-so-p'o-ta-to, p. 349. Po-sseu-ni, p. 229. Po-sun, p. 358. po-t'con-mo, p. 340. Po-t'o-lo-mou-ko, p. 299. Post'o-lo-veoust'o, p. 235. poussa, p. 106. Ta-tsang-king, p. 403. po-ye-t'i, p. 325,

Tchong-a-han, p. 121-22, Siu kao seng tehouan, p. XI-XII. Siu-mi, p. 315, 355. Siu-po-t'o, p. 339. Sin-ta, p. 322, 403. Siu-ta-na, p. 403. Siu-ta-to, p. 270-80, 297. Siu-t'o-na, p. 403. siu-t'o-houan, p. 390. Si-yu-ki, p. 20. So-ho-man-tch'a-lo, p. 229. So-kie-lo, p. 329. So-lo, p. 312, 357. So-p'o-lo, p. 229. Souei-hi, p. 227. Sou-mo-k'ia-ti, p. 84, 266. Sseu fen liu, p. 83. Sseu-ma Ts'ion, p. 427. ssou-t'o-han, p. 390. king, a - yn wang p. XIII. Ta a-yu wang tchouan, p. XIII. Ta-tche-tou-louen, p.VIII, 19-20, 25-6, 39-40, 214. ! Ta-leou-t'an-king (Naujio 551), p. 136.

Tao-li, p. 256.

Ta-mo-p'o-t'o-na, p. 281.

Ta-t'i-mou-k'ia, p. 407.

Tau-ni-kiu-to, p. 347.

t'an-yue, p. 319.

124, 130, 147, 159, 237, 306. Tchoung-king-siuon-tsap'i-louen, p. 187. Teou-cha-lo, p. 400. T'eou-lo-kiuo-tch'a, p. 303, 305-06. T'oou lou-tch'a, p. 306. t'eou-t'o, p. 258. Ti-che-lo-tch'a, p. 283. Ti-chö-lo-tch'a, p. 261. tion-che, p. 299. T'ion-tsouon-chouo-A-yuwang-p'i-yu-king, p.190, 425. T'i-p'o-lo-k'i-to, p. 371. T'i-t'eou-lai-tch'a, p. 313, 399. Ti-ti-kia, p. 369. Ti-to-kia, p. 369, 397. to-lo, p. 300. To-na-ki-to, p. 347. T'o-so-p'o-lo, p. 47. Tő-tch'a-che-lo, p. 283. Tou-lo-kouci-tche, p. 229, tou-lo-mien, p. 250. t'ou-ki-lo, p. 324. t'ou-sou, p. 239. T'ou-tze, p. 20. to-wen, p. 316, 319, 343, 371. Tcheng-kouan, p. XII. Tsa-a-han-king, p. XIII. 55-8, 84, 86, 102-03, 126, 162-64, 166, 169, 174, 246, 266, 399-404, 407,

432.

wei-na. p. 266, 373, 385, 388.89, 406, 415, Weist'rhi, p. 318, Weist'dia, p. 229, Weist'o, p. 414, Wen compercur der Leangt, p. XII

Yescho, p. 245, 264, 419. Yenswomens, p. 460, Yeon-kien-t'o, p. 315, r Yeon-keon-man-t'o, p. 246, Yeon-licon-man-tch'a, p. 246, Yeon-po-kiu-to, p. 347, Yeon-po-ki, p. 47, 322, Yeon-po-lo, p. 311, yeon-po-lo, p. 340, 411, yeon-po-keai, p. 278, 375, yeon-ciun, p. 246. Yeou-t'o-na K'ia-to, p. 319. Yeou-t'o-na-po-t'o-lo, p. 229. Ye-p'an-na, p. 400. ye-tch'a, p. 382. Yue-tche, p. 15-6, 162-64, 166, 174. Yu-po-lo-p'an-ni-ko, p. 266. Yu-t'cou Lan, p. 254. Yu-t'cou Lan-fou, p. 254.